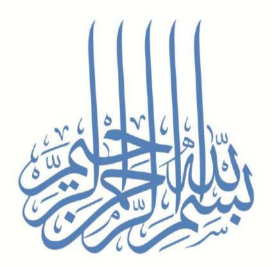




## مجلة قرآنية . ثقافية . اجتماعية . فصلية









الإشراف العام الشيخ حسن المنصوري (م. دار القرآن الكريم)

رئيس التحرير أ.م. د. ضرغام كريم كاظم الموسوي (جامعة كربلاء)

> **عدير التحرير** د. مجيب سعد ابو كطيفة (جامعة كربلاء)

للكرتير التحرير الشيخ علاء حسين النعماني (دار القرآن الكريم)

هيئة التحرير \* السيد د. مرتضى جمال الدين (دار القرآن الكريم) \* أ.د بـلاسـم عزيـز شبيـب (جامعة كربلاء) \* د. الشيخ عماد الكاظمـي (الجامعة العالمية) \* د. زينـب عبد الله كـاظـم (جامعة الكوفة)

التدقيق اللغوي م. د. أحمد حسن منصور (جامعة كربلاء)

التنسيق والعلاقات العامّة

أ. م. د. حميد جاسم الغرابي (جامعة كربلاء)
 الحافظ منتظر حسن المنصوري (م. مركز التبليغ القرآني الدولي)

التصميم والإخراج الفنّي أسامــة جبار

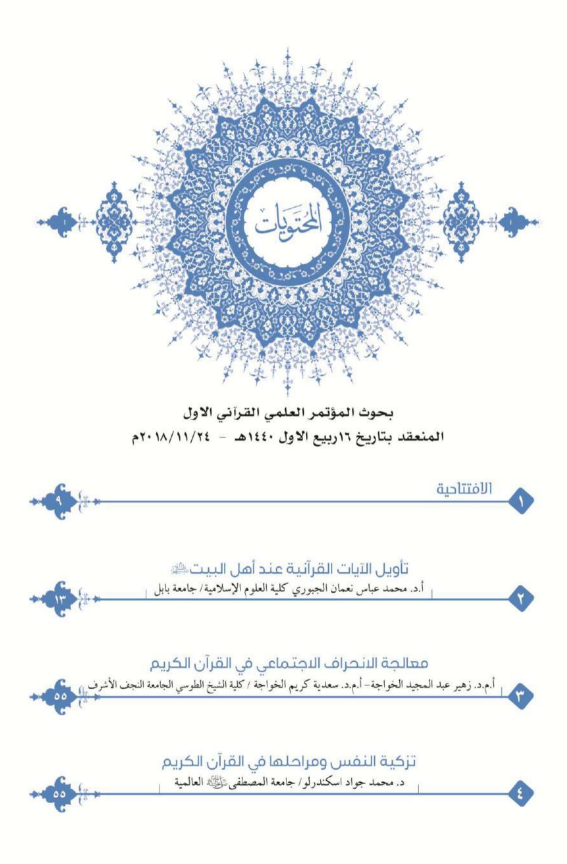
رقم الايداع في دار الكتب والوثائق ببغداد ١٨٢٧ لسنة ٢٠١٣م

「日本



## ضوابط النشر

١-تَنشر المجلَّة الأبحاث العلمية التي تعنى بالشأن القرآنــي، والملتزمــة بمنهجية البحث العلمي وخطواته المتعارف عليها علمياً. ٢- أن لا يزيد عدد صفحات البحث على (٢٠) صفحة A4 ، وأن لا يقبل عن (١٥) صفحة. ٣- تقديم ملخص للبحث في صفحة مستقلَّة، على أن يحتوى كلَّ ملخص على عنوان البحث واسم الباحث، ورقم الهاتف، والبريد الإلكتروني). ٤-تكون هوامش البحث في أسفل كل صفحة بالطريقة الآتية: (اسم الكتاب، المؤلف، اللقب: ج...، ص...)، ويرود البحث بقائمة المصادر مستوفاة التفاصيل في آخره. ٥- أن لا يكون البحث قد نُشر في أيّ كتابٍ أو مجلةٍ أو موقع الكتروني. ٦- الأفكار التي ترد في الأبحاث تعبِّر عن رأى كاتبها. ٧-تُرسل الأبحاث على البريد الإلكتروني أدناه، أو تُسلُّم إلى أسرة المجلَّة. (sadaalqurandq@gmail.com) كربلاء المقدسة (im.hu.qu@gmail.com) قمم المشرّفة





تضافرت الروايات التبي تؤكد أنَّ محمداً وآل محمد عِظْمَهُمْ هم أول ما خلق لله تعالى ثم خلق الخلق من شعاع أنوارهم، يشهد بذلك قوله تعالى: ﴿قُلْ إنَّى أُمِرْت أَنْ أَكُون أُوِّل مَنْ أَسْلَمَ﴾، وكلمة (مَنْ) تفيد العموم في هذا الوضع بالبداهة ولا مخصص لها، فهو أول من أسلم من الخلق جميعهم، يقول تعالى: ﴿وَلَهُ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسِّمُوْلِتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا﴾ فهو أول مَنْ أسلم مـن أهـل السـماوات 🌗 من الملائكة واهل الارض من الإنس والجن، والحيوانات والنباتات والجماد. ثم قال تعالى تلويحاً بغير محمد وآله صلوات لله عليهم: ﴿مَّا أَشْهَدتُهُمْ خَلْقَ السِّماواتِ وَالْـأَرْض وَلَـا خَلْـقَ أَنفُسِهِمْ وَمَا كُنتُ مُتَّخِـذَ الْمُضِلِّينَ عَضُدًا ﴾ يعنى أن هناك مَنْ لم يشهد خلق السماوات والأرض لـذلك لـم يتخذه لله عضدا وتبين أنَّ هناك هادين

كلمة الافتتاح

كلمة الافتتاح الحمــد لله المحتجــب عــن دركِ الابصار، الظاهر بأنواره للأنظار، الذي أقام الانبياء مقامه في سائر عوالمه في الأداء، وجعل الأولياء تراجمة أسراره في الارض والسماء، والصلاة على أول صفاته، ومبدأ كمالاته، الفاتح لما لحق، والخاتم لما سبق، الجامع لشؤون كماله، والظاهر بفنون جماله، محمد سيد الكائنات، وأشرف البريات، وعلى آله الرافعين أعلامه، حملة الأسرار، ومجالى الأنوار ولاسيَّما خليفة الخلفاء وبقية الاصفياء، صاحب الأمر والعصر والزمان الطاوي للأعيان والأكوان في جميع أصقاع الإمكان، المؤدي عن لله، المؤتمن محمد بن الحسن والسلام على أعلام هدايته العامة ومتممات الكلمة التامة ولعنة لله على أعدائهم الأقشاب ما طلع نجم وغاب وبعد:

إن لله عز وجل يقول: **﴿فيه تبيان كـل** شيء﴾».

هذا كيفية علمهم عليه بالأشياء التي هي دون رتبتهم وخلقت من شعاعهم فهم عالمون بعلم حضوري إحاطي شهودي، وهم حملة القرآن ويعلمون بكل آية نزلت لماذا نزلت وفي مَنْ نزلت، وهذا ما أشار اليه الامام علي علي في قوله: «وجعلنا مع القرآن، وجعل القرآن معنا، لا نفارق ولا يفارقنا».

وعلى هذا الأساس قامت دار القرآن الكريم التابعة للعتبة الحسينية المقدسة بإقامة المؤتمر العلمي القرآني الأول متخذة من شعار «لن يفترقا» أساساً في محاوره وأهدافه وشعاره الذي جاء بعنوان «التلازم المعرفي بين القرآن الكريم والعترة الطاهرة» الذي انعقد بتاريخ ١٦/ ربيع الأول/ ١٤٤٠ هجري الموافق ٢٠١٨/١١/٢٤ م وقد نتجت عن أشهدهم الله خلق السماوات والأرض وخلق أنفسهم وقد اتخذهم الله عضداً. ومن ذلك ما روى عن أمير المؤمنين الطَّلَةِ: «إن لله تبارك وتعالى طهرنا وعصمنا وجعلنا شهداء على خلقه، وحجته في أرضه » وروي عن بريد العجلى عن أبى عبد للمطلطَّةِ إنه قال: «نحن الأمة الوسطى، ونحن شهداء لله على خلقه وحججه في أرضه» فلما خلق لله كلَّ شيء مما دونهم بحضرتهم وأشهدهم خلقها وهم الشهداء عليها فيعلمون جميع ذلك بعلم حضوري شهودي عياني بكيفها وحيثها وهنا ينقل عبد لله بن بشر الخثعمي أنَّ جماعة «سمعوا أبا عبد لله يقول: إنى لأعلم ما في السماوات وما في الأرض وأعلم ما في الجنة وأعلم ما في النار وأعلم ما كان وما يكون قال: ثم مكث هنيئة فرأى أن ذلك كبر على من سمعه منه فقال: ذلك من كتاب لله عز وجل،

القرآنية التي نهلت من علوم آل البيت علي في استكناه دلالة الآيات القرآنية والوقوف على تفسيرها وبيان المراد منها. وقد خصصت دار القرآن الكريم أعداداً خاصة من بحوث هذا المؤتمر نشرتها في مجلة «صدى القرآن» التابعة المدار، فجاء العدد السابع عشر من أعداد المجلة ليكون عدداً خاصاً لبحوث المؤتمر. والله المستعان

كلمة الافتتاح



تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت ﷺ

مقدمة:

الحمد لله ﴿وَهُوَ الَّذِي فِي السَّمَاء إلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ وَهُوَ الَّذِي نِي السَّمَاء الْعَلِيمُ ﴾، والصلاة والسلام على نبينا الأكرم محمد عَلَيْكَ ، هادي البشر إلى الصراط المستقيم، هبة الله الذي أرسله بالحق بشيرا ونذيرا، ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بالحق بشيرا ونذيرا، وإَنَ مِّنْ أُمَّةٍ إِلَا بيته الطيبين الطاهرين سبل النجاة ومسالك الوصول إلى معرفة الله تعالى، وعلى صحبه الميامين المنتجبين.

كلّ ذي لبّ لا يخفى عليه أن القرآن الكريم مصدر المسلمين الأول في التشريع؛ لذلك يولون جلّ اهتمامهم في التعمق في دراسته وإخراج ما موجود فيه من كنوز علمية تنير الطريق للبشرية فيغترفون منه نورا وهداية. ففيه تفسير وتأويل ظاهر وباطن، ونحن بأمس الحاجة إلى الباطن في ظل

الظروف الراهنة التي تمرّ بها أمّة الإسلام وهي مشتنة ومتفرقة. وموضوع المتشابه في القرآن الكريم وآليات تأويله من الموضوعات التي احتدم حولها النقاش، واختلفت فيها مقالات العلماء شرحا وتنقيرا، فيها مقالات العلماء شرحا وتنقيرا، الباحث جمع ما تناثر من الأقوال تحقيقا وموازنة.

فالفكر الإسلامي عني عناية تامة بمسألة التأويل الذي أصبح من العلوم المهمة، ولعله أهم علم من علوم القرآن الكريم، وقد بسط آثاره في الفكر، والتشريع، والكلام، والفلسفة، والعرفان، والفقه وأصوله. قال تعالى: (الإسراء/٣٥)، وقال جلّ جلاله: أهَلْ ينظُرون إلاَّ تأويلَهُ يَوْمَ يَاتِي تأويلُهُ (الأعراف/٥٥).

10

الكريمة ندرك أن للعقل البشري الدور

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية الفعال في استعمال التأويل لتوضيح غوامض اللفظ أو الحدث أو الرمز، وخاصة أئمة أهل البيت عليه ؛ لكونهم عدل القرآن الكريم كما وصفهم نبي الرحمة تشيسه. ولأن كثيرا من الناس أرادوا أن يتضح ما يريدون توضيحه، وفك كثير من غوامض الألفاظ، فلا يجدون طريقا يكشف عن ذلك إلا

بواسطة التأويل. وعن طريق أهل البيت عليم فهذه المهمة الجليلة بأمس الحاجة إلى أياد أمينة، وفكر أخّاذ يحسن استخدامه وتطبيقه بعيدا عما حذر منه القرآن الكريم بقوله: (ابتغاء الفتنة).

فالغاية من التأويل هي تحقيق الفهم وتوسعته أو تجديده، ولا يكون تحقيق ذلك الفهم وتوسعته إلا بمزيد من محاولات كشف المفهوم وإيضاحه، فالمفهوم ذو وجودين: وجود في الأعيان، ووجود في الأذهان. فإذا كان الوجود في الأعيان هو الأصل وهو

الظاهر المرتفع مقارنة بما يتصف به الوجود الذهني من خفاء وبطون، إذا كان ذلك كذلك فيتضح أن المعنى العياني أكثر ظهورا وارتفاعا من الإحالة إلى الوجود الذهني، ثم يتضح أن التأويل هو ردّ المعنى الذهني إلى المعنى العياني، أي خروج المعنى من الخفاء إلى الوضوح، ومن الخفض إلى الارتفاع، باعتبار أن التأويل في اللغة من الأول وهو الرجوع والردّ إلى الأصل.

وقد اقتضى المنهج العلمي أن تشتمل خطة البحث على تمهيد وثلاثة مطالب تعقبها خاتمة تلخص النتائج التي توصل إليها البحث. درس الباحث في التمهيد التأويل لغة واصطلاحا عند اللغويين والمفسرين قديما وحديثا. وجاء المطلب الأول بعنوان: (من هم الراسخون في العلم)، وقد تم تحليل ذلك حسب ما يراه الباحث- بدراسة جميع الوجوه. أما المطلب الثاني فقد

عرض تأويل أهل البيت الشي لبعض الآسات المتعلقة بالتوحسد والعدل والنبوة. وجاء المطلب الثالث ببيان تأويل آيات متفرقة من قبل أهل البت عاليتكله.

التمهيد: تعريف التأويل لغة واصطلاحا:

التأويل في دقة البحث والتثبت ينطوى على معنيين: المعنى اللغوى، والمعنمي الاصطلاحي. فسالمعنى الاصطلاحي لـ ف كل حقل من حقول المعرفة معنى مغاير عن الحقول الأخرى؛ لتشعب البحث فيه وتداعى معانيه، ولهذا السبب حصل الخلط لدى بعض العاملين فيه في كثير من الاشتباهات والانحرافات في تفسير النصوص الدينية وخاصة النص القرآني.

ومن أجل وضوح الصورة وجلائها سنقوم بتعريف المعنى اللغوي والمعنيي الاصطلاحي في دائرة النص القرآني:

التأويل (لغة): آل بمعنى: رجع (١)، الإلّ بالتشديد: هو «كل ما له حرمة وحق كالقرابة، والرحم، والجوار، والعهد ...»<sup>(٢)</sup>، و«أول: ابتداء الأمر وانتهاؤه. أما الأوَّل فالأوّل، وهو مبتدأ الشيء ... ومن هذا الباب تأويل الكلام، وهو عاقبته وما يؤول إليه، وذلك قوله تعالى: ﴿ هَلُ يَنظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلُهُ ﴾ (الأعراف /٥٣)، يقول: ما يؤول إليه في وقت بعثهم ونشورهم» (")، قال ابن منظور: «وأوَّلَ 🚺 الكلامَ وتَأوَّله: دَبَّره وقدره، وأوَّله وتَأوَّله: فَسَّره، وقوله عز وجل: ﴿وَلَمَّا **يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ**﴾(يونس/٢٩)، أي لم يكن معهم علم تأويله ... وقيل: معناه لم يأتهم ما يؤول إليه أمرهم في التكذيب به من العقوبة، ودليل هـذا قوله تعالى: ﴿كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّـذِينَ مِـن قَـبْلِهِمْ فَــانظُرْ كَيْــفَ كَــانَ عَاقِبَــةُ الظَّالِمِينَ ﴾ (يونس/٣٩)...»<sup>(٤)</sup>، وقال الراغب: «التأويل من الأول، أي

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بالله

الرجوع إلى الأصل، ومنه الموئل للموضع الذي يُرجع إليه، وذلك هو رد الشيء إلى الغاية المرادة منه، علما كان أو فعلا. والأول السياسة التي تراعي مآلها»<sup>(0)</sup>.

والتأويل عند الطبري: «من آل الشيء إلى كذا إذا صار إليه ورجع: يؤول أولا، وأولته أنا: إذ صيرته إليه»<sup>(٢)</sup>، ونلحظ أن الطبرسي يوافق ما ذهب إليه أهل اللغة والتفسير حيث قال: إن التأويل «انتهاء الشيء ومصيره، وما يؤول إليه أمره»<sup>(٧)</sup>، ونختم الكلام بما ذهب إليه الزركشي من أن التأويل على علاقة وطيدة بالاستنباط وكل ينسجم مع المعنى اللغوي وهو المأخوذ

التأويل في (الاصطلاح):

للتأويل أهمية كبيرة، وخاصة فيما يتعلق بالكلام الذي يتضمن معنىً عميقاً، والذي لا يصل إلى كنوزه إلا من آتاه الله تعالى علما وعني بتكوينه؛

لذلك اهتم به كثير من العلماء وأخضعوه إلى التدقيق والتدبر. فبعضهم عرّف التأويل بالتفسير ولم يفرق بينهما، وآخرون قالوا: إن من لم يفرق بين التفسير والتأويل لم يعرف من علوم القرآن شيئا. وسأذكر في هذا المطلب التأويل في اصطلاح كلّ من القدماء والمحدثين، وعلى الشكل الآتي:

التأويل اصطلاحا عند (القدامى): قـال الخليل الفراهيدي: «تفسير الكلام الذي تختلف معانيه، ولا يصح إلا ببيان غير لفظه، والمراد بالتأويل: نقـل ظاهر اللفظ من وضعه إلى ما يحتاج إلى دليل لولاه ما ترك ظاهر اللفظ»<sup>(٩)</sup>، قـال: نحـن ضربناكم على تنزيلـه \* فـاليوم نضـربكم علـى تأويله<sup>(١٠)</sup>، فالخليل يفرق بين التفسير والتأويل، أي أن التفسير غير التأويل؛

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بالطبيخ

وقد ذهب الطبري إلى أن: التأويل اجتهاد المفسر في ترجيح المقصود من المعاني المختلفة التي يحتملها اللفظ، فكأن التأويل: إخبار عن حقيقة المراد، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبَّكَ لَبِالْمِرْصَادِ﴾ (الفجر/١٤)، وتأويل الآية عنده: التحذير من التهاون بأمر الله أو الوعيد (لمن يخالف أمر الله)، بينما تفسير (لبالمرصاد): أنه من أرصد، يقال: أرصدته أي رقبته<sup>(١١)</sup>.

وقد علّق ابن كثير على رأي الطبري أعلاه فقال: إن التأويل في الاصطلاح: تفسير الكلام وبيان معناه، سواء أوافق ظاهره أم خالفه، وهذا ما يعينه ابن جرير الطبري بقوله في تفسيره: «القول في تأويل قوله تعالى كذا وكذا ...»<sup>(١٢)</sup>.

أما الطوسي فقد قال في تعريف التأويل: هو المرجع والمصير<sup>(١٣)</sup>. وهنا قد جمع بين دلالتي اللفظ والمعنى، ويجد مصداق ذلك لدى تفسير قوله تعالى: ﴿بَلْ كَذَبُواْ بِمَا لَمْ يُحِيطُواْ

بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَـ أَتِهِمْ تَأْوِيلُـهُ كَـ ذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَانظُرْ كَيْـفَ كَانَ عَاقِبَةُ الظَّالِمِينَ ﴾ (يونس/٣٩).

والتفسير عند الراغب أعمّ من التأويل وأكثر استعماله في الألفاظ، بينما يكثر استعمال التأويل في المعنى كتأويل الرؤيا<sup>(١٤)</sup>.

وقال البغوي: «صرف الآية إلى معنى محتمل يوافق ما قبلها وما بعدها غير مخالف للكتاب والسنة من طريق الاستنباط»<sup>(١٥)</sup>.

والتأويل عند الطبرسي «رد أحد المحتملين إلى ما يطابق الظاهر»<sup>(١٦)</sup>، ثم يقول: «وقيل: التفسير كشف المغطى، والتأويل: انتهاء الشيء ومصيره وما يؤول إليه أمره، والمعنى مأخوذ من قولهم: عنيت فلانا أي قصدته»<sup>(١٧)</sup>.

ويذهب ابن رشد في تحديد المعنى الاصطلاحي للفظ التأويل فيستعين بالمعنى البياني فيقول: «إخراج دلالة اللفظ من الدلالة الحقيقية إلى الدلالة

واستعمالها بحسب السياق، ومعرفة الأساليب العربية، واستنباط المعاني من كل ذلك»<sup>(٢٠)</sup>.

وقال الزركشي: «وكان السبب في اصطلاح بعضهم على التفرقة بين التفسير والتأويل التمييز بين المنقول والمستنبط، ليحيل على الاعتماد في المنقول، وعلى النظر في المستنبط، تجويزا له وازديادا»<sup>(٢١)</sup>.

أما العلامة الطباطبائي فقد ذكر في تفسيره: «أن الحق في تفسير التأويل أنه الحقيقة الواقعية التي تستند إليها البيانات القرآنية من حكم أو موعظة أو حكمة، وأنه موجود لجميع الآيات لقرآنية محكمها ومتشابهها، وأنه ليس من قبيل المفاهيم المدلول عليها بالألفاظ، بل هي من الأمور العينية المتعالية من أن يحيط بها شبكات الألفاظ، وإنما قيدها الله سبحانه بقيد الألفاظ لتقريبها من أذهاننا بعض التقريب، فهي كالأمثال تضرب ليقرب المجازية من غير أن يخل ذلك بعادة لسان أهل العرب في التجوز من تسمية الشيء بشبيهه أو بسببه، أو لاحقه، أو مقارنه أو غير ذلك من الأشياء التي عدت في تعريف أصناف المجاز»<sup>(١١)</sup>. والذي نلاحظه أن ابن رشد لا يستند إلى الأصل اللغوي في تحديد المعنى الاصطلاحي للتأويا، وإن كان تحديده له بدلالة اللفظ المنقول من الحقيقة إلى المجاز.

التأويـــل اصــطلاحا عنـــد (المحدثين):

ورد في مجمع البحرين أن التأويل: «إرجاع الكلام وصرفه عن معناه الظاهري إلى معنى أخص منه، مأخوذ من آل، يؤول، إذا رجع وصار إليه»<sup>(٩١)</sup>. وقال النهبي: «وأما التأويل: فملحوظ فيه ترجيح أحد محتملات اللفظ بالدليل، والترجيح يعتمد على الاجتهاد، ويُتوصل إليه بمعرفة مفردات الألفاظ ومدلولاتها في لغة العرب، تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بالطبيخ

العام في صورة ذهنية معينة»<sup>(٢٤)</sup>. وهنا فإن الشهيد الصدر فسر معنى المعنى. والذى يميل إليه العلامة الصغير جاء في قوله: «وأما التأويل فهو ما لم يكن مقطوعا به، وكان مرددا بين عدة وجوه محتملة، فيؤخذ بأقواها حجة، وأبرمها دليلا، فيوجه على المعنى على أساس الفهم واللغة وإعمال الفكر»<sup>(٢٥)</sup>. وفي ضوء ذلك فإن التأويل عنده يسوغ توجيه اللفظ إلى معنى مردد بين عدة معان مختلفة يستنبط أحدها بما تتوافر به من الأدلة، وقد يدل على المراد من قوله تعالى، وقـد لا يـدل، ولكنـه أمر محتمل، ثم ينتهى الصغير إلى تأكيد المآل النهائي للتأويل بأن دلالته ظنية، وتكون دلالته قطعية في حال صدورها عن المعصوم. ومن قراءة التعريفات نستخلص الآتي:-إن التأويل عبارة عن بيان الحقيقة الخارجية للشيء، كبيان المقصود بقوله

بها المقاصد، وتوضح بحسب ما يناسب فهم السامع، كما قال تعالى: أَلْكِتَاب الْمُبِينِ \*إِنَّا جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبَيًّا لَّعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الْكِتَاب لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ (الزخرف/۲-٤)...»<sup>(۲۲)</sup>. ثم عرفه بقوله: «إن المراد بتأويل الآية ليس مفهوما من المفاهيم تدل عليه الآية سواء كان مخالفا لظاهرها أو موافقا، بل هو من قبيل الأمور الخارجية، ولا كل أمر خــارجي حتــي يكـون المصـداق الخارجي للخبر تأويلا له، بل أمر خارجي مخصوص نسبته إلى الكلام نسبة الممثل إلى المثل -بفتحتين-والباطن إلى الظاهر» (٢٣).

والتأويل عند الشهيد الصدر ليس بمعنى التفسير، إذ قال: «التأويل جاء في القرآن بمعنى ما يؤول إليه الشيء لا بمعنى التفسير، وقد استخدم بهذا المعنى للدلالة على تفسير المعنى لا تفسير اللفظ، أي على تجسيد المعنى

المختلفة، علما أن التأويل وسيلة المفسر للنص إذا كان يحتمل أكثر من معنى، في الوقت الذي يتطلب المؤدي أن يكون به وعبى دائم وغير منكفئ ذهنيا عن متطلبات الحوار الفكري -الذهني الذي يعود له الفضل في التزام التأويل بوصفه مفهوما موصلا إلى بيان مراد الله تعالى.

المطلب الأول: من هم الراسخون في العلم؟ التأويل له الأهمية القصوى في تبيان مــراد الله تعــالى واســتنباط مراميــه واكتشاف أبعاده طبقا لما صرح به القرآن الكريم، قال تعالى: ﴿وَلَقَــدْ جنْنَاهُم بِكِتَابٍ فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْم هُدًى وَرَحْمَةً لِّقَوْم يُؤْمِنُونَ \* هَـلُ يَنظُرُونَ إلاَّ تَأْوِيلَهُ كَوْمَ يَأْتِي تَأْوِيلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَاءتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِّ فَهَل لَّنَا مِن شُفَعًاء ﴾ (الأعراف/٥٢-٥٣)، هذه الآيات تعالى: ﴿وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْضَ ﴾ (البقرة /٢٥٥)، بأن الكرسي كناية عن الملك والسلطان، فالحقيقة الخارجية للكرسي في هذه الآية هي الملك والسلطان وليست الكرسي المادي المألوف في عالم الإنسان، فهـو تعبير مجازي وليس تعبير حقيقة، وفي ضوء ذلك فإن المعنى الاصطلاحي للتأويل لايبتعد كثيرا عن المعنى اللغوي الذي ورد بمعنى (الأول) أي ٢٢ الرجوع، أي إذا رجع إلى الأدلة العقلية فى عملية الكشف وإظهار مضمون النص.

فالتأويل يرتكز أساسا على الأنظمة الدلالية التي يتأسس عليها النص، وبذلك سيكون النص رهين العلاقات، سواء كانت بين الدال والمدلول على المستوى اللفظي، أم بهيمنة السياق وما يذهب إليه البعد الدلالي للغة وما تحدثمه البلاغة عبر دلالات الحضور والغياب (الحذف) أو أساليب البيان

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت الشيخ

إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِـى كِتَـاب مَّكْنُونٍ \* لَّا يَمَسُّهُ إِلَّا الْمُطَهَّرُونَ﴾ (الواقعـة/٧٧-٧٩) أكبر دليل على أن الكتاب لا يمسه إلا المطهرون، والمس في الآية الكريمة بمعنى العلم به، وأما دلالة (المطهرون) فتعني: الذين عصمهم الله تعالى وطهّر نفوسهم وقلوبهم من أرجاس المعاصي وقذارات الذنوب، فأمسَتْ قلوبهم مر تبطة به -جلا وعلا- لا بغيره سبحانه.

إن معنى التطهير هنا موافق لمعنى المس الذي هو العلم بعيدا عن الخبث أو الحدث<sup>(٢٨)</sup>. ومصداق ذلك ما جاء في قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهِيراً (الأحزاب/٣٣)، فهده الآية الشريفة تدل على قَصر إرادة الله تعالى في إذهاب الرجس عن أهل البيت، والتطهير يكون من نصيبهم فقط، أي هم الذين خصّهم الله تعالى بإرادته في إذهاب الرجس عنهم<sup>(٢٩)</sup>. الكريمة تؤكد على الغوص في أعماق القرآن الكريم؛ لكشف الكنوز الثمينة، فكشف كنوز القرآن الكريم وفهم معانيه لا يأتي إلا لمن امتلك بصيرة نافذة وشمل بالعناية الإلهية، وقد اختار الله تعالى مَن هم أهل لذلك، وهم النب ي تلاف وأه ل لذلك، وهم النب ي تلاف وأه ل المكريم المؤمنين علي بن أبي طالب علي عن الذين يفهمون معاني القرآن الكريم فأجابهم: «سلوا عن ذلك علماء آل محمد» (٢٢).

ومن المقطوع به رواية وتثبيتا أن للقرآن الكريم محكمه ومتشابهه تأويلا، وأن العقول قاصرة عن الوصول إلى التأويل والارتقاء إلى نيل درجات فهمه إلا نفوس طهرها الله وأزال عنها الرجس، وهؤلاء مكّنهم الله تعالى وأودع فيهم قدرة مسّ القرآن الكريم والوقوف على حقائقه، لكشف ما موجود فيه من درر ثمينة، وقوله تعالى:

TT

فالرسوخ حسب المعنى اللغوى لهـذه الكلمـة التـي تعنـي: الـذين لهـم القدرة الثابتة في العلم والمعرفة، كما في قوله تعالى: ﴿ لَكِن الرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْم مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ بمَا أنزل إليك ومَا أنزل مِن قَبْلِكَ ﴾ (النساء /١٦٢)، ومعنى الكلمة المشار إليها في الآية واسع يضم جميع العلماء والمفكرين، وإنما المخصوصون أولئك الذين لهم مكانتهم الخاصة، ويأتون على رأس مصاديق الراسخين في العلم، وتنصرف إليهم الأذهان عند سماع هذه الكلمة دون غيرهم، وهذا ما تذهب إليه بعض الأحاديث لدي تفسيرها كلمة (الراسيخين) من أن المقصود بهم النبي سَرَالِهُ اللهِ وأئمة الهدى التَّلِيرُ. فعن برير بن معاوية قال: «قلت لأبى جعفر الباقر الطُّلَةِ: قول الله: (وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم)، قال: يعني تأويل القرآن كله إلا الله والراسخون

وهناك روايات كُثر تؤكد كلّها على أن أهل البيت هم الخمسة عالم (الرسول وعلمي وفاطمة الزهراء والحسن والحسين)، وقد جاءت عن طريق أهل السنة والشيعة، قال الآلوسي في تفسيره: «أخرج الترمذي والحاكم وابن جرير وابن المنذر وابن مردويه والبيهقي في سننه عـن طريـق أم سـلمة (رضى الله عنها) قالت: في بيتي نزلت (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس ا أهل البيت)، وفي البيت فاطمة وعلى والحسن والحسين، فجللهم رسول الله مَ إِلَيْكَ بِكُساء كان عليه، ثم قال: هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا»<sup>(۳۰)</sup>. ثم ذكر الطباطبائي في تفسيره روايات كثيرة تزيد على سبعين حديثا، ورد منها عن طريق أهل السنة ومنها عن طريق الأمامية تؤكد على أن الآية تشمل الخمسة فقط ولا تشمل غيرهم (٣١).

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

في العلم، فرسول الله أفضل الراسخين، وقد علمه جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل، وما كان الله منزلا عليه شيئا لم يعلم تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله»<sup>(٣٣)</sup>. وهناك أحاديث كثيرة تصب في هذا الاتجاه:-

روى عبد الرحمن بن كثير «عن أبي عبد الله الله في قوله تعالى: (هُوَ الَّذِيَ أَنـزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَـابَ مِنْهُ آيَـاتُ مُحْكَمَـاتٌ هُـنَ أُمُّ الْكِتَـابِ (آل مُحْكَمَـاتٌ هُـنَ أُمُّ الْكِتَـابِ (آل عمر (ان/٧)، قـال: أمير المـؤمنين والأئمة الميدي (وأخر متشابهات) قال: فلان وفلان، (فأما الذين في قلوبهم فلان وفلان، (فأما الذين في قلوبهم زيـغ) أصـحابهم وأهـل ولايـتهم، (فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ومـا يعلـم تأويله إلا الله والراسخون في العلم) أمير المؤمنين

روي عـن أبـي بصـير عـن أبـي عبـد الله ط<sup>ِئلَي</sup>ة قال: «نحن الراسخون في العلـم نحن نعلم تأويله»<sup>(٣٤)</sup>.

روى محمد بن يعقوب عن أحمد بن محمد، عن محمد بن أبي عمير، عن سيف بن عميرة، عن أبي الصباح الكناني قال: قال أبو عبد الله الشَّلَا: نحن قوم فرض الله عز وجل طاعتنا، لنا الأنفال، ولنا صفو المال، ونحن الراسخون في العلم<sup>(٣٥)</sup>.

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت سِلْكُمْ

وعن سليم بن قيس الهلالي عن أمير المؤمنين الطُّلَة في حديث له مع معاوية قال السُّلَة: يا معاوية، إن القرآن حق ونور وهدى ورحمة وشفاء للمؤمنين الذين آمنوا، ﴿وَالَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ فِي آذانهــــمْ وَقْــــرُ وَهُــــوَ عَلَـــيْهِمْ عَمَّى)(فصلت/٤٤). يا معاوية، إن الله لم يدع صنفا من أصناف الضلالة والمدعاة إلى النار إلا وقد ردَّ عليهم، واحتج في القرآن، ونهى عن اتّباعهم، وأنزل فيهم قرآنا ناطقا عليهم، عَلِمَهُ مَن عَلِمَهُ وجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ، وإنى سمعت رسول الله مَرْ الله مَ الله من القرآن آية إلا ولها ظهر وبطن، ولا منه حرف إلا

وله حد، ولكل حد مطلع على ظهر القرآن وبطنه وتأويله، وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم، وأمر الله عز وجل سائر الإمة أن يقولوا: (آمنا به كل من عند ربنا)، وأن يسلموا لنا وأن يردوا علمه إلينا، وقال عز وجل: فولوو رَدُوهُ إِلَى الرَّسُول وَإِلَى أَوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّهُ الَّهُ نَعَلَمَهُ

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

روى أبو بصير عن أبي عبد الله الشي قال: سمعته يقول: إن القرآن زاجر آمر، يأمر بالجنة ويزجر عن النار، وفيه محكم ومتشابه، فأما المحكم فيُؤمن به ويُعمل به، ويُعتبر به، وأما المتشابه، فيُؤمن به ولا يُعمل به، وهو قوله: (فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم، يقولون آمنا به كل من عند ربنا) قال: آل محمد الراسخون في العلم.

22

وعن الفضل بن يسار عن أبى جعفر الشَّلَةِ قال: (وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم)، نحن نعلمه (٣٨). وهـذه الأحاديث جُمِعَ أغلبها في تفسير البرهان، ونور الثقلين. وكما أكدنا أن تفسير (الراسخين في العلم) هـــــم النبـــــى مَتَالِقَالِهُ والأنمــــة المعصومون الشَّيْمَ، وهذا لا يتعارض مع المفهوم الواسع فمي إرادة معنمي (الراسخين)، فقد نُقِل عن ابن عباس أنه قال: (أنا أيضا من الراسخين في العلم)، إلا أن كل أمرئ يعرض للكشف عن أسرار التأويل بقدر ما يتحصل لديه من العلم، ولكن الذين يتصدرون هذا الباب إنما علمهم من علم الله غير المتناهي، ولا شك بأنهم الأعلم بأسرار تأويل القرآن الكريم، وأما الآخرون فإنهم يعلمون جزءا من تلك الأسرار <sup>(٣٩)</sup>. إن التدبر والنظر إلى باطن القرآن

إن التدبر والنظر إلى باطن القران الكريم لا يقوم على أساس الهوى

والرأي الشخصي، بل يخضع إلى قواعد وأسس وحجج وبراهين، وقد كان اهتمام الأئمة عليكم ببواطن القرآن الكريم نابعا من مكانتهم الجليلة بوصفهم آل بيت النبوة، فقد اعتنوا كثيرا بالتأويل(٤٠٠)، والتأويل عندهم هـو التأويل العميق المقيد بقيود دينية (٤).

ثم ذكر الآملي أن التأويل لا يمكن أن يتحقق إلا لمن ارتبط بخالقه عملا وقلبا، ويتحقق على قاعدة التوحيد وأصوله وقوانينه؛ لأنه الأصل في الدين والأساس في الإسلام، وعلمه أعظم العلوم وأشرفها، وسرّه أعظمها وأنفعها (٤٢). قال أمير المؤمنين على عالماني (أول الدين معرفته، وكمال معرفته التصديق به، وكمال التصديق به توحيده، وكمال توحيده الإخلاص له، وكمال الإخلاص له نفي الصفات عنه، لشهادة كل صفة أنها غير الموصوف، وشهادة كل موصوف أنه غير الصفة» <sup>(٤٣)</sup>.

ولعل هذا في مضامينه هـو نفسـه مـا أشار إليه الإمام جعفر الصادق الطَّلَةِ إذ قال: «اللهم إنى أسألك بتوحيدك الذي فطرت عليه العقول، وأخذت به المواثيق وأرسلت به الرسل وأنزلت به الكتب، وجعلت أول فرائضك، ونهاية طاعتك، فلم تقبل حسنة إلا معه، ولم تغفر سيئة إلا بعده» (٤٤). وتعزيزا لمصاديق هذا المبحث فيما تقدم من القول بأن أهل البيت المُناه ما عُرف عـنهم مـن الاهتمـام والعنايـة بالتأويـل، 🚺 وأنهم قد لمسوا من المتشابه وجه الشبه فيه أولا، ليتمكنوا من الوصول إلى وجه تخريجه الصحيح في نهاية الأمر، وأن صفة الراسخين في العلم هي أن الله عز وجل قد أودع فيهم علمه، فعرفوا قواعد الدين، ودرسوا واقمع الشمريعة -أصولها ومبانيهما الرصينة – فعندما جوبهوا بظاهر القرآن الكريم علموا أن له تأويلا صحيحا من خلال ما أودع الله تعالى فيهم من علمه،

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت للطِّهْم

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

الله علم نبيه التنزيل والتأويل، فعلم رسول الله عليه التنزيل والتأويل، فعلم والله»<sup>(٢٦)</sup>. هكذا استمر بين أظهر المسلمين عبر العصور رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه، فثبتوا واستقاموا على الطريقة فسقاهم ربهم ماء غدقا. قال رسول الله عليه: «يحمل هذا الدين في كل قرن عدول ينفون عنه تأويل المبطلين»<sup>(٢٢)</sup>.

فالراسخ من أهل البيت لا يحكم إلا بما أمر الله تعالى به، والحكم هنا بمعنى التعليم، لأنه «الراسخ في العلم الإلهي والأوضاع النبوية وهو يحكم بحسب الظاهر والباطن على مجموع القرآن ظاهرا وباطنا إلى أن يصل إلى السبعة أبطن، فإن ذلك كلّه مخصوص بعد النبي عَلَيْكَ بأهل بيته وذريته»<sup>(٨)</sup>. وخطب أمير المؤمنين المكيد وأقواله تؤكد على أن التأويل خاصٌ بأهل البيت، فقد ورد في خطبة له المكيد قوله: «أين الذين زعموا أنهم الراسخون في

وعلى هذا فهم يعلمون تأويل المتشابهات بفضل رسوخهم في فهم حقيقة الدين تحت عناية ربّ العالمين، ﴿وَالَّــذِينَ جَاهَــدُوا فِينَـا لَنَهْـدِيَنَّهُمْ سُبُلَنا ﴾(العنكبوت/٦٩)، ﴿وَيَزِيــدُ اللَّـهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدًى ﴿مريم /٧٦)، ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ ﴾ (فصلت / ٣٠)، ﴿وَأَلُّو اسْتَقَامُوا عَلَمِي الطُّريقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاء غَدَقاً (الجن/١٦)، والعلم بالشريعة السمحاء إنما هـو من الماء الغدق، شربة يقيّضها الله تعالى لعلمائه الصادقين الذين يطلعهم على أسرار الملك والملكوت في العالمين، وكما ذكرنا فيما تقدم من قولٍ للإمام محمد الباقر عليماني أنه قال: «أفضل الراسخين في العلم رسول الله مَتْأَطِيْكَ، ولم ينزل عليه شيء إلا ويعلم تأويله» (()، ثم باب مدينة العلم أمير المــــؤمنين الطَّلَةِ، والأوصـــياء مــــن بعده عليما قال الإمام الصادق عالملكا: «إن

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت الطَّيْهُم

نفسه بدلالة آية المباهلة، قال تعالى: الله المالية عامية من المعالم المالية عنه المالية ال مالية المالية الم مالية المالية المالي مالية المالية الم مالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية مالية م مالية مالية مالية المالية المالية مالية م مالية مالي مالية مالي مالية ماليية ماليمالية ماليية مالية مالية مالية مالية ممالي ماليالية مِنَ الْعِلْم فَقُلْ تَعَالَوْا نَـدْعُ أَبْنَاءنَـا وَأَبْنَاءكُمْ وَنَسَاءنَا وَنَسَاءكُمْ وَأَنْفُسَـنَا وأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَل لَّعْنَةَ اللَّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ ﴾ (آل عمران/٦١)، فعلم الإمام المُنْكَلِةِ من علم الرسول مَتْأَلِقَالِهُ، وحسبنا في هذا عشرات الروايات التي نُقِلَت عنه تأييدا لذلك. فدإن ما نقل من أعاجيب المعارف الصادرة عن مقامه 19 العلمي الذي يدهش العقول مأخوذة من القرآن الكريم» (٥١)، ويؤكر ذلك الشَلَة لمن سأله: هل عندكم شيء من الوحى؟ فقال: «لا والذي فلق الحبة وبرأ النسمة إلا أن يعطى الله عبـدا فهمـا في كتابه»<sup>(٥٢)</sup>.

فالإمام علي وأبناؤه من بعده بلي ا الذين ورثوا هذه الخصوصية العلمية -خير من قام ونافح عن الدين وتعاليمه بعد وفاة الرسول تركي اله بدرزت قضايا جديدة استلزمتها طبيعة اتساع العلم دوننا كذبا وبغيا علينا أن رفعنا الله ووضعهم، وأعطانا وحرمهم، وأدخلنا وأخرجهم، بنا يُستعطى الهدى ويُستجلى العمى، إن الأئمة من قريش غُرسُوا في هذا البطن من هاشم لا تصلح على سواهم، ولا تصلح الولاة من غيرهم»<sup>(٤٩)</sup>.

فأهل البيت المشلاة هم عدل القرآن والناطقون عنه والمتلقون علمه عن النبي ألفاله والقادرون على فهم معنى النص وتأويله، وكشف دلالات معانيه، وقد اختصوا بهذا الإرث العظيم، وهـذه الأهلية المتفردة، ولهم الأولوية في معرفة مقاصد القرآن الكريم؛ لأنهم ينابيع المعرفة والعلم الذي يتلقاه الرسول مَنْ الله عن طريق الوحي، فهو عَنْكَالِكُ القائل: «أنا مدينة العلم وعلى بابها، فمن أراد المدينة فليأت من بابهـا»<sup>(٥٠)</sup>، فالإمـام علـي الشَّلَة معلـوم المنزلة من رسول الله عَالِقِكْ، وهو وصيه ووارث علمه، ومكمل لمهمته، بـل هـو

رقعة الدين وما تمخّض عن ذلك من تلاقح فكري وحضاري وعَقَدِي، فرض هذا الواقع على من يحمل مهمة الحفاظ على الدين مسؤوليات جسيمة لحماية العقيدة من العابثين في مناخ فكري فريد بعيد عن التعصب والتأويل المتعسف، مع أن النص غير مقيد بفئة معينة، إلا أن الناس يتفاوتون في القدرة على فهمه وكشف دلالاته وتدبر مفاهيمه وإحاطته بكل أبعاد التطور في كل زمان ومكان بوصفه تبيانا لكل

٣.

وهذا الأمر به حاجة إلى الاهتداء بعلامات وضوابط وآليات لا تتوافر إلا عند العقل المعصوم الذي خصّه الله بالقدرة على استنطاق النص لمعرفة محكمه ومتشابهه وظاهره وباطنه، فقد روى الكليني أن الإمام الصادق الله فسر قوله تعالى: (وما يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم) أنه أمير المؤمنين والأئمة من ولده المح

الرسول عَلَيْكَه (٤٠)، وجاء عن الإمام الصادق الشَيْد قوله: «إنا أهل البيت عندنا معاقل العلم وآثار النبوة وعلم الكتاب، وفصل ما بين الناس» (٥٥).

وعلمهم عليم يتعدى ما في القرآن الكريم إلى الكتب السماوية الأخرى، فقد روي عن أمير المؤمنين عليم قوله: «لو ثنيت لي الوسادة لحكمت بين أهل التوراة بتوراتهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الزبور بزبورهم، وبين أهل الفرقان بفرقانهم» (٢٠).

ونطاق تحقق علمهم هو محكم الكتاب ومتشابهه على حد سواء، وإن وُجد مَن يشاركهم تأويل المحكم، فإن المتشابه لا يشاركهم في تأويله أحد؛ لأنهم الأصل في الاختصاص في هذا المتشابه، ومعينهم الذي يصدرون عنه هو رسول الله عليه، فـ«الإمام لا يكون عالما بشيء من الأحكام إلا من جهة الرسول عليه، »<sup>(٥0)</sup>. تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت المليم

ومعهم لا وجود للمتشابه؛ إذ ينكشف المراد منه يقينا، ف «التشابه والإجمال إنما هو لاحتمال النقيض، وهو من عدم العلم اليقيني، فأمّا مَن عَلِمَ يقينا جزما بمراد الله من هذا اللفظ، وهم المعصومون الذين هم المتقون بالحقيقة وغيرهم بالمجاز فإنهم يعلمون دلالة اللفظ يقينا ومراد الله منه، فلا يكون مجملا أو متشابها بالنسبة إليهم»<sup>(٨٥)</sup>.

يستنتج الباحث من كل ما ذكر من الأدلة القطعية رسوخ آل بيت النبوة عليه بعلم التأويل وكشف مراد الله سبحانه، وطريق ذلك هو التعليم من رسول الله ترايي، وعلى ضوء ذلك يكون علم التأويل مختصا بالله تعالى وبرسوله تليك والأئمة المعصومين عليم ومن تعلّم منهم تعليما مباشرا وافيا لمختلف جوانب علوم القرآن ومراميه، وليس مَن سَمِع منه تليك شيئا وفاتته أشياء. وأما العلماء الذين لا يصدرون

عن علم آل البيت في أمور فهمهم لعلم التأويل، فـلا يسـتطيعون إلـى كُنـه هـذا العلم وإن حاولوا.

المطلب الثاني: تأويل الآيات القرآنية عن طريق أهل البيت عليم التوحيد والعدل والنبوة: أ- التوحيد: للدين أصل وفرع، وأصل الدين معرفة توحيد الله تعالى، وتوحيد الله

تعالى أكبر من أن تحصره النفوس أو تدركه العقول؛ لذلك حُذّر من التعمق في البحث عن الله تعالى مبدع العالم، عملا بأثر رووه عن النبي عَلَيْكَهُ: «إياكم والتعمق فإن من هلك من قبلكم هلك بالتعمق»<sup>(٥٩)</sup>.

والمراد في قوله تعالى: ﴿لَـيْسَ كَمِثْلِهِ شَـيْءٌ﴾(الشورى/١١) في نظر الأمامية الاثني عشرية معناه: لا في ذاته ولا في صفاته؛ لأنه فوق كل شيء

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

والعرش هو العلم الذي لا يقدر أحد قدره(٦٤)، فخلق الله عز وجل من نور محمد تراطي جوهرة، وقسمها قسمين فنظر إلى القسم الأول بعين الهيبة فصار ماء عذبا، ونظر إلى القسم الثاني بعين الشفقة فخلق منها العرش، فاستوى على وجمه الماء فخلق الكرسمي من نور العرش، وخلق من نور الكرسي اللوح، وخلق من نور اللوح القلم، ثم نظر إلى باقى الجوهرة بعين الهيبة فذابت، فخلق من دخانها السموات ومن زبدها الأرضين (٦٥). ومنهم من ذهب إلى انفراد العرش عن الكرسي؛ لأنهما بابان من أكبر أبواب الغيوب، وهما جميعا غيبان، وهما في الغيب مقرونان؛ لأن الكرسي هو الباب الظاهر من الغيب الذي منه مطلع المبدع ومنه الأشياء كلها، والعرش هو الباب الباطن الذي يوجد فيه علم الكيف والكون والقدر والحد والأين والمشيئة وصفة الإرادة، فهما في العلم بابان مقرونان؛ لأن ملك

وخالق كل شيء، فالصانع والخالق والمدبر ليس كمثله شيىء من الموجودات، غنيّ عن كل شيء، وإن كل ما سواه يحتاج إليه من حيث إنه قادر لنفسه لا يعجزه شيء (٢٠٠)، فالإقرار بـ(لـيس كمثلـه شـىء) إقـرار بجميع الصفاة الثبوتية والسلبية، فإنها جميعها راجعة إليه لا إلى غيره (٦١). وقد سُئل أبو الحسن الرضاء للله عمّن كلّم الله لا من الجن ولا من الإنس، فقال: ٣٢ السماوات والأرض في قوله: ﴿انْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا قَالَتَا أَتَيْنَا طَائِعِينَ \* فَقَضَاهُنَّ﴾ أي فخلقهن (سَبْعَ سَمَاوَاتٍ فِي يَـوْمَيْن) يعنـي فـي وقتـين: ابتـداءً وانقضاءً، (وأوْحَى فِي كُلّ سَمَاء أَمْرَهَا) فهذا وحي تقدير وتدبير (٦٢)، (فأتيا طائعين) كناية عن قدرة الله تعالى وانقياد الكون لأمره (٦٣).

أما تأويلهم للكرسي والعرش والقلم واللوح والقضاء والقدر فقد أدكوا بدلوهم فيه، حيث قالوا بأن الكرسي

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت الطِّهْر

لم يخطئ القضاء، وإذا لم يخطئ القضاء لم يخطئ القدر، وإنما الخلق من القدر إلى القضاء، وللقضاء أربعة أوجه في كتاب الله تعالى الناطق على لسان سفيره الصادق السلام، منها قضاء الخلق وكما جاء في قوله تعالى: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَـبْعَ سَـمَاوَاتٍ فِـي يَوْمَيْن ﴾ (فصلت /١٢) معناه: خلقهن، والثاني قضاء الحكم وهو قوله تعالى: كَوْقُضِعَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ (الزمر / ٦٩)
 معناه: حكم، والثالث قضاء الأمر كما 🦳 جاء في قوله تعالى: ﴿وَقَضَى رَبُّكَ أَلاَّ تَعْبُدُواْ إلاَّ إيَّاهُ ﴾(الإسراء/٤) معناه: أمر ربك، والرابع قضاء العلم في مثل قوله تعالى: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ فِي الْكِتَاب لْتُفْسِدُنَّ فِي الأَرْض مَرَّتَيْن ﴾ معناه: علمنا من بني إسرائيل (٦٩). ولو وقفنا على تأويل الإمامية لسورة

الإخلاص لوجدنا الآتي: فإذا سئلت عن التوحيد أجب كما قال الله تعالى: (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ \*اللَّهُ الصَّمَدُ \*لَمْ العرش سوى ملك الكرسي، وعلمه أغيب من علم الكرسي<sup>(٢٦)</sup>. فالكرسي وسع السموات والأرض؛ لأن كل شيء في الكرسي. والكرسي جزء من سبعين جزءاً من نور العرش<sup>(٢٧)</sup>. ويرى البحث أن الجمع بين الأقوال الثلاثة للإمامية لاثني عشرية لا إشكال فيه، فالله تعالى خلق من نور محمد تشي جوهرة وقسمها قسمين، والكرسي باب ظاهر والعرش باب باطن، وإن كل شيء في وزءاً من نور العرش.

وأما القضاء والقدر فتقدير الأعمال وتعلق قدرة الله تعالى بخلقها، أي الحكم على العباد بما يستحقونه على أفعالهم من الثواب والعقاب في الدنيا والآخرة<sup>(٨٢)</sup>، وكل شيء بقضائه وقدره، والأمور تجري ما بينهما، فإذا أخطأ القضاء لم يخطئ القدر، وإذا لم يخطئ القدر لم يخطئ القدر، وإذا أحطأ القدر من القضاء إلى القدر، وإذا أخطأ القدر

الذي لم يزل ولا يزال. وقال الباقر عنه) كان محمد بن الحنفية (رضي الله عنه) يقول: الصمد القائم بنفسه، الغني عن غيره، وقال غيره: الصمد المتعالي عن الكون والفساد، والصمد الذي لا يوصف بالتغاير. وقال الباقر عنه: الصمد السيد المطاع الذي ليس فوقه آمر وناه. قال: وسئل علي بن الحسين زين العابدين عنه عن الصمد، فقال: حفظ شيء ولا يعزب عنه شيء» (<sup>(۲۷)</sup>.

وقد أكدنا أكثر من مرة على أن أهل البيت هم عدل القرآن الكريم، فتأويل الآيات القرآنية لا يكون إلا عن طريقهم؛ لأن الله تعالى أودع علمه فيهم، فتأويلهم للآيات القرآنية هو التأويل الحق، وأهل البيت عليه هم الذين يذكرون أسباب النزول والأمور الكاشفة عن غرض الآية الشريفة ومقاصدها، والآن نكمل تأويل سورة الإخلاص حسب ما ورد عنهم عليه: يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \*وَلَمْ يَكُـن لَّـهُ كُفُـواً أَحَدٌ ﴾ (الإخلاص/١-٤)، ف (قل هـو الله أحد)، أي: هو الله الأحد، وكان سبب نزول السورة أن اليهود جاءت إلى رسول الله صَالِين فقالت: ما نسب ربك؟، فأنزل الله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ \*اللَّهُ الصَّمَدُ \* لَمْ يَلِدْ وَلَمْ يُولَدْ \* وَلَمْ يَكُن لَهُ كُفُواً أَحَـدٌ ﴾ (٧٠)، أي: (قـل) أظهر ما أوحينا إليك، وما نبأناك به بتأليف الحروف التبي قرأناهما عليك ليهتدي عليها من ألقى السمع وهو شهيد، و(الله أحد) المعبود الذي يأله الخلق عن إدراكه والإحاطة بكيفيته، فرد بإلهيته، متعالِ عن صفات خلقه ((٧).

و(الله الصمد):

٣٤

«قال الباقر الشَّلَا: حدثني أبي زين العابدين، عن أبيه الحسين بن علي اللَّلَا أنه قال: الصمد الذي لا جوف له، والصمد الذي قد انتهى سؤدده، والصمد الذي لا يأكل ولا يشرب، والصمد الذي لا ينام، والصمد الدائم تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت ﷺ

شيء، وأن يتولـد منـه شـيء كثيـف أو لطيف. (ولَمْ يُولَدْ) لم يتولد من شيء، ولم يخرج من شيء، كما تخرج الأشياء الكثيفة من عناصرها، كالشيء من الشيء، والدابة من الدابة، والنبات من الأرض، والماء من الينابيع، والثمار من الأشجار، ولا كما تخرج الأشياء اللطيفة من مراكزها، كالبصر من العين، والسمع من الأذن، والشم من الأنف، والذوق من الفم، والكلام من اللسان، والمعرفة والتميز من القلب، وكالنار من الحجر، لا، بل هو الله الصمد الـذي لا من شبيء ولا فبي شبيء ولا علي شيء، مبدع الأشياء وخالقها، ومنشئ الأشياء بقدرته، يتلاشى ما خلق للفناء بمشيته، ويبقى ما خلق للبقاء بعلمه، فذلكم الله الصمد الذي لم يلد ولم يولد ... ولم يكن له كفوا أحد»<sup>(٧٣)</sup>. ب- العدل: قال تعالى: ﴿وَلَقَدْ ضَـرَبْنَا لِلنَّاس فِي هَذَا الْقُرْآنِ مِن كُلٍّ مَثَـل لَّعَلَّهُـمْ

قال وهب بن وهب القرشي: وحدثني الصادق جعفر بن محمد، عن أبيه الباقر، عن أبيه عليه: «أن أهل البصرة كتبوا إلى الحسين بن على اللي الم يسألونه عن الصمد، فكتب إليهم: بسم الله الرحمن الرحيم، أما بعد، فلا تخوضوا في القرآن ولا تجادلوا فيه ولا تتكلموا فيه بغير علم، فقد سمعت جدى رسول الله مَنْ الله يَعْوَلْ: من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار. وإن الله سبحانه وتعالى قـد فسـر الصمد فقال: (اللَّه أَحَدُّ اللَّه الصَّمَدُ)، ثم فسره فقال: (لَمْ يَلِدْ ولَمْ يُولَـدْ \*ولَـمْ يَكُنْ لَه كُفُواً أَحَدٌ)، (لَمْ يَلِدْ) لم يخرج منه شيء كثيف كالولد وسائر الأشياء الكثيفة التي تخرج من المخلوقين، ولا شيء لطيف كالنفس، ولا يتشعب منه البدوات كالسنة والنوم والخطرة والهم والحزن والبهجة والضحك والبكاء والخوف والرجاء والرغبة والسأمة والجوع والشبع، تعالى أن يخرج منه

إن الله تعالى يرى أن العدل هو مجمع الفضائل كلها؛ ولهذا السبب أمر سبحانه وتعالى بالعدل، وقد تعرض الإمامية لتأويل قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّـهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَـــى...﴾(النحـل/٩٠)، إذ روي فــى تأويل هذه الآية الشريفة عن أبى جعفر الشَكْدِ: «بأن الله تعالى يأمر بالعـدل وهـو محمـد مَنْطَقْكُ، والإحسان وهـو على الشَّلَة، وإيتماء ذي القربسي وهمو قرابتنا، فأمر الله العباد بمودتنا وإيتائنا، ونهاهم عن الفحشاء والمنكر، مَن بغي علينا أهل البيت ودعا إلى غيرنا» (٧٧). وفي كتاب (معاني الأخبار)، بإسناده إلى عمرو بن عثمان التّيميّ القاضي «قال: خرج أمير المؤمنين الشَكْ على أصحابه وهم يتذاكرون المروءة، فقال: أين أنتم من كتاب الله تعالى، قالوا: يا أمير المؤمنين، في أيّ موضع؟، فقـال: في قوله (عزّ وجلّ): ﴿إِنَّ اللُّـهَ يَـأَمُرُ

يَتَذَكَرُونَ ﴾ (الزمر /٢٧)، فالتذكر طلب الذكر بالفكر، وهـذا حتٌ على طلب الـذكر المـؤدي إلـي العلـم، والمعنـي: لكى يتذكروا ويتعظوا، فيجتنبوا ما فَعَلَ مَن تقدَّمَ من الكفر والمعاصي، لئلا يحلّ بهم كما حلّ بأولئك. وقوله: (قرآنا عربيا)، أي أنزلناه قرآنا عربيا غير ذي عوج، أي غير ذي ميل عن الحق، بل هو مستقيم موصل إلى الحق، ويقال: في الكلام عوج -بكسر العين-٣٦ إذا عدل به عن جهة الصواب، والمثل علم شبه به حال الثاني بالأول. والمثال مقياس يحتذى عليه (٧٤). فما في هذا العالم كلّها صور وأمثلة لما في عالم الآخرة، فما من صورة ومثال في الدنيا بل في الشّهادة إلَّا وله حقيقة في الآخرة بل في الغيب، وما من معنى حقيقي في الآخرة إلًّا وله مثال في الدنيا (٧٠)، ولقد ضربنا لهم من كل نوع من الأمثال لعلهم ينتبهون ويتعظون (٧٦).

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت للِلْلَهُ

**بِالْعَـــدْلِ وَالإِحْســـانِ**»، فالعــدل الإنصاف، والإحسان التّفضّل»<sup>(٨٧)</sup>.

نخلص ممّا سبق إلى أن العدل هو الرسول تَلْكَنَكَ، وينطبق على العدل مصاديق أخرى كالإنصاف وغيره، وبالتالي يصبح مجمعا للفضائل كلّها. ج- النبوة:

النبوة منّة مِن مِنن الله تعالى، يمن بها على مَن يشاء من عباده، فهي أشرف شيء أرسل إلى البشر، وكل ذلك ببراهين معقولة وأدلة دامغة. وقد أطلقوا على النبي الناطق، أي كل رسول جاء برسالة ونطق بشريعة؛ لـ«أن (النبوة) وظيفة إلهية وسفارة ربانية، يجعلها الله تعالى لمن ينتجبه ويختاره من عباده الصالحين وأوليائه الكاملين في إنسانيّتهم، فيرسلهم إلى سائر الناس ومصالحهم في الدنيا والآخرة»<sup>(٧٩)</sup>. وأما تأويل الإمامية للآفاق والأنفس

في قوله تعالى: ﴿سَنُوِيهِمْ آيَاتِنَا فِي

الْآفَ اق وَفِي أَنفُسِهِمْ (فصلت/٥٥) فمعناه: «أن الدلائل في آفاق السماء بسير النجوم وجريان الشمس والقمر فيها بأتم التدبير، وفي أنفسهم جعل كل شيء لما يصلح له من آلات الغذاء ومخارج الأنفاس، ومجاري الدم، وموضع العقل والفكر، وسبب الإفهام، وموضع العقل والفكر، وسبب الإفهام، وآلات الكلم... آياتنا في الآفاق بصدق ما يخبر به النبي سي الآفاق الحوادث عنها، وما يحدث من أنفسهم، وإذا رأوا ذلك تبينوا وعلموا أن خبره حق، وأنه من قبل الله تعالى»<sup>(٨)</sup>.

> وفي تأويل آخر ويعطي المعنى نفسه، روى أبو علي الأشعري، عن محمّد بن عبدالجبّار، عن الحسن بن عليّ، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله الله قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: (سنُريهمْ آياتِنا فِي الآفاق وفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحق ، قال: «يريهم في

بِإِذْنِهِ)، أرسل الله محمدا مَنْظَلِقًا داعيا إلى الحق، وزوده بالحجج الكافية الوافية مبشرا من أطاع بالجنة، ومنذرا من عصبي بعداب أليم. قال أبو جعفر الشَّلَيْةِ: رسول الله الشاهد علينا بما بلغنا عن الله ونحن الشهداء على الناس» (٨٣). وقال صاحب كنز الدقاق: إن رسول الله مَرْبَطْنِهُ الشاهد على الأئمة وهم الشهود على الناس (٨٤). وقيل: إن تأويل (مبشرا) من أطاع بالجنة، و(منذرا) من عصى بعذاب أليم (٨٥). أما تأويل الإمامية للآية المباركة: ﴿نَرْفَعُ دَرَجَاتٍ مَّن نَّشَاء إنَّ رَبَّـكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ ﴾ (الأنعام /٨٣)، «فنرفع درجات من نشاء: في العلم والحكمة، وقرئ بالتنوين. إن ربـك حكـيم: في رفعه وخفضه. عليم: بحال من يرفعه واستعداده له»<sup>(٨٦)</sup>. علما أن المراتب والمنازل عنده لن تكون إلا على أساس العلم والتقوي. فمن المؤمنين رهط يؤمنون بالله ويطيعونه ويبلغون من

أنفسهم المسخ، ويريهم في الآفاق انتقاض الآفاق عليهم، فيرون قدرة الله حز وجل-في أنفسهم وفي الآفاق. قلت: ﴿حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَـقُّ»، قال: خروج القائم هو الحقّ عند الله -عزّ وجلّ-، يراه الخلق لا بدّ منه» (٨١). أما تأويل الأئمة عليكم للشهادة والبشارة والإنذار وذلك في معرض قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَـلْنَاكَ شَـاهِداً وَمُبَشِّراً وَنَلْدِيراً ﴾ (الفتح / ٨)، وقوله ا تعالى: ﴿وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ ﴾(البروج/٣)، فقد روى شرف الدين بإسناده عن أبى عبد الله الشَّلَةِ في قوله عزَّ وجل: (وَشَاهِد وَمَشْــهُود) قــال: «هــو النبــي وأميــر المؤمنين صلوات الله عليهما، وبيانه أن الشاهد هـو النبـي، والمشـهود أميـر المؤمنين عليكم بدليل قوله تعالى: إِلَيْكُونَ الرَّسُولُ شَهِيداً عَلَيْكُمْ وَتَكُونُوا شُهَدَاء عَلَى النَّاس » (٢٧)، «قال تعالى: (يا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْناكَ شاهِداً ومُبَشّراً ونَذِيراً وداعِياً إلَى اللَّهِ

الإيمان والدعاء إلى الله تعالى منزلة أبي عظيمة وأعلى درجة ممن لم يبلغ من عز الإيمان مثل منزلتهم، مما يجعل (الـ التفاوت بينهم على ما توجب حكمته. هـ «وبين أنه حكيم فيما يدبره من أمور الم عباده عليم بهم وبأعمالهم» (٧٧).

> وفي تأويل قوله تعالى: (أَفَمَن يَمْشِي مُكِبَّاً عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمْشِي سَوِيًّا عَلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ) (الملك/٢٢)، يعنو والله عليا الطَّلَة والأوصياء الطَّلَةِ.

وعن أمير المؤمنين الشَّلَة أنه قال: (أنا حجة الله، وأنا خليفة الله، وأنا صراط الله، وآنا باب الله)<sup>(٨٨)</sup>.

أما ما ورد عن أبي عبد الله الشي عندما سئل عن قوله تعالى: صراط علي مستقيم (الحجر ٤١)، فقد جاء التأويل كما في الرواية الآتية: حدثنا موسى بن جعفر بن وهب البغدادي عن علي بن أسباط عن محمد بن الفضيل عن أبي حمزة الثمالي عن

أبي عبد الله الشَّلَا قال: سألته عن قول الله عز وجل: (هَـذَا صِـرَاطٌ عَلَيَّ مُسْتَقِيمٌ) (الحجر /٤١)، قال: «هو والله علي الشَّلاِ، هـو والله الميـزان والصـراط المستقيم»<sup>(٩٩)</sup>.

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت للِلْلِلْهُ

المطلب الثالث: روايات متفرقة لأهل البيت عليكيم في التأويل:

إن منطق العقل يؤكد أن أكثر الناس قربا من النبي عليه هم أهل بيته، فالإمام علي عليه نشأ في أحضان النبي عليه وتشرَّب كلماته قبل البعثة وبعدها، فأهل البيت عليه تشرَّبوا آيات القرآن الكريم، وأدركوا أسراره، وقد قال الله تعالى في محكم كتابه: (لا قال الله تعالى في محكم كتابه: (لا وقال سبحانه: (إنَّما يُريدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهَّر كُمْ تَطْهيراً (الأحزاب/٣٣)، فهناك -إذن-آصرة قوية تجمع بين القرآن الكريم

وأهل البيت المي وهي الآصرة التي أشار إليها النبي ترايل بقوله: «إني تارك فيكم الثقلين، كتاب الله وعترتي»<sup>(٩٠)</sup>، وهذه الآصرة لا تنتهي ولا تتوقف ما بقيت الدنيا.

فالمفسر لا يمكن أن يستغنى عن أقوالهم في الحديث عن تأويل المتشابه؛ لـذلك عولوا في تفاسيرهم على روايات أهل البيت الله، ففي تفسير قوله تعالى:(هُوَ الَّذِي يُسَـيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ)(يونس/٢٢) قيل: نسبه إلى نفسه، أما في البحر فلأنه بالريح والله المحرك لها دون غيره، وأما في البر فلأنه كان باقتداره وتمكينه وتسبيبه، وقال رجل للصادق الشكاد: ما الدليل على وجود الله؟، ولا تـذكر لي العالم والجوهر والعرض فقال الطيد: «هل ركبت في البحر؟، قال: نعم، قال: فهل عصفت بكم الريح حتى خفتم الغرق؟، قال: نعم، قال: فهل انقطع رجاؤك من المركب والملاحين؟، قال:

نعم، قال: فهل تتبعك نفسك أن ثَمَّ من ينجيك؟، قال: نعم، قال: فإن ذلك هو الله تعالى، قال تعالى: ﴿ثُمَّ إِذا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فَإِلَيْهِ تَجْأَرُونَ﴾(النحل/٥٣)» <sup>(٩١)</sup>.

وروى على بن إبراهيم في تفسيره قال: حدثنى أبى عن القاسم بن محمد بن سليمان بن داود المنقري عن أبي حمزة الثمالي عن شهر بن حوشب قال: قال لي الحجاج: «بأن آية في كتاب الله قد أعيتني، فقلت: أيها الأمير أية آية هي؟، فقال: قوله: ﴿وَإِنْ مِّنْ أَهْل الْكِتَــاب إلاَّ لَيُـــؤْمِنَنَّ بِـــهِ قَبْــلَ مَوْتِسِهِ ﴾(النساء/٥٩)، والله إنسى لآمر باليهودي والنصراني فيضرب عنقه ثم أرمقه بعينى فما أراه يحرك شفتيه حتى يخمد، فقلت: أصلح الله الأمير ليس على ما تأوّلتَ، قال: كيف هـو؟، قلت: إن عيسى ينزل قبل يوم القيامة إلى الدنيا فلا يبقى أهل ملة يهودي ولا نصراني إلا آمن به قبل موته ويصلى خلف المهدي، قال: ويحك أنبي لك تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت ﷺ

هـذا؟، ومـن أيـن جئـت بـه؟، فقلـت: حدثني به محمد بن علي بـن الحسـين بن علي بن أبي طالب الميكي، فقال: جئت بها والله من عين صافية»<sup>(٩٢)</sup>.

وقيل في تأويل قوله تعالى: ﴿قُـلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَصْبَحَ مَاؤُكُمْ غَوْراً فَمَن يَأْتِيكُم بِمَاء مَعِين ﴾ (الملك/٣٠)، قيل: أرأيتم إن أصبح إمامكم غائبا فمن يأتيكم بإمام مثله؟. حدثنا محمد بن جعفر قال: حدثنا محمد بن أحمد عن القاسم بن محمد قال: حدثنا إسماعيل بن على الفزاري عن محمد بن جمهـور عن فضالة بن أيوب قال: سئل الرضاع لللله عن قول الله عز وجل: أرأيتم إن أصبح ماؤكم غورا فمن يأتيكم بماء معين، فقال الطُّلَةِ: «ماؤكم أبوابكم أي الأئمة الثَّيْهِ، والأئمة أبواب الله بينه وبين خلقه، فمن يأتيكم بماء معين يعني: بعلم الإمام»<sup>(۹۳)</sup>.

ومن شرائط التأويل على المؤول أن يراعي المناسبة بين ظهر الكلام وبطنه،

أي بين الدلالة الظاهرية والدلالة الباطنية للكلام، فالتأويل مفهوم عام منتزع من فحوى الكلام، ولا بد من أن تكون هناك مناسبة في اللفظ أو المعنى انتزعت هذا الانتزاع، ففي قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الْوَزْنَ بِالْقِسْطِ وَلَا تُخْسِرُوا الْمِيزَانَ ﴾ (الرحمن /٩)، فالميزان هو الآلة الموضوعة لضبط الوزن، وقد أمر الله تعالى بإقامتها وعدم البخس فيها، وإذا جُرِّدَ اللفظ من قرائن اللفظ وغيره، وتم تخليصه من ملابسات الأنس الذهني، 🚺 فهناك يكون الأخذ بالمفهوم العام: كل ما يوزن به الشيء ماديا كان أو معنويا، فهو لا يختص بهذه الآلة المادية، قال الشيخ الطوسي: «فالميزان آلة التعديل في النقصان والرجحان، والوزن يعدل في ذلك، ولولا الميزان لتعذر الوصول إلى كثير من الحقوق؛ فلذلك نبه على النعمة فيه والهداية إليه»<sup>(٩٤)</sup>. وقد روى محمد بن العباس المعروف بـ(ماهيار) بإسناده إلى الإمام الصادق الطَّلَةِ قال:

الميزان الذي وضعه الله تعالى للأنام هو الإمام العادل الذي يحكم بالعدل، وبالعدل تقوم السموات والأرض، وقد أمر الناس أن لا يطغوا عليه ويطيعوه بالقسط والعدل، وأن لا يتوانوا في امتثال أوامره ولا يبخسوا في حقه<sup>(٩٥)</sup>.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وجاء تأويل قول سبحانه: (أتم لَتُسْأَلُنَّ يَوْمَئِذٍ عَن النَّعِيم (التكاثر / ٨) ما ذكره محمد بن العباس قال: حدثنا علي بن أحمد بن حاتم، عن حسن بن عبد الواحد، عن القاسم بن الضحاك، عبن أبي حفص الصائغ، عن الإمام جعفر بن محمد علي أنه قال: (ثم لتسألن يومئذ عن النعيم) «والله ما هو الطعام والشراب، ولكن ولايتنا أهل البيت»<sup>(٩٦)</sup>.

لقد عوّل كثير من المفسرين في مواردهم وتأويلاتهم على إجماع الأمة شرط أن يكون قول المعصوم داخلا فيه، ففي تفسير قوله تعالى: ﴿وَمَن يُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِن بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ

الْهُدَى وَيَتَّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَولَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا ﴾ (النساء / ١١٥) قيل: «إن ظاهر الآية يقتضي اتباع المعصومين لكونهم مؤمنين على الحقيقة ظاهرا وباطنا، ولا يحمل ذلك على كل من أظهر الإسلام، لأنه لا يوصف بذلك إلا مجازا، والحقيقي من فعل الإيمان، فيصح الإجماع، ولا بد أن يكون قول المعصوم داخلا فيه» (٩٧).

وفي بعض الموارد أعتمد على إجماع الإمامية من قبل بعض المفسرين، وإن إجماعهم حجة؛ لأن المعصومين عليه من جملتهم، ففي قوله تعالى: (وَلَقَدَ مَنْ جملتهم، ففي قوله تعالى: (وَلَقَد مُنْ مَنْ جملتهم، ففي قوله آدَمَ (الإسراء/٧٠)، وقوله: (وَلا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ (الأنعام/٥٠)، أجمعت الإمامية على تفضيل الأنبياء على الملائكة، ويقولون: إن الأئمة أفضل منها أيضا، وإجماعهم حجة؛ لأن تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت سِلْمَهُمُ

والبركات، ليكون أهل البيت منارا للأمة في حيرتها وسببا لنجاحها في محنتها، كما نصّت الروايات والأحاديث في ذلك، ولعل مصداق ذلك في وصف الرسول عَالِيًه لأمير المؤمنين وفاطمة وأبنائها الطيم بأنهم من ذريته ومن أبنائه المعنيين بدلالة قوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِن بَعْدِ مَا جَاءكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءنَا وَأَبْنَاءكُمْ وَنَسَاءنَا وَنَسَاءكُمْ وَأَنفُسَـنَا وأَنفُسَـكُمْ ﴾ (آل عمران/٦١)، [2 والأبناء في الآية الكريمة هم: الحسن والحسين الطبي كما يتضح ذلك من أقوال المفسرين وأصحاب السير. ذلك أيضا بقوله: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لآدَمَ ﴾؛ لأنه يقتضى تعظيمه عليهم وتقديمه وإكرامه، وإذا كان المفضول لايجوز تعظيمه وتقديمه على الفاضل علمنا أنه الطَّلَادِ أفضل من الملائكة، وكل من قال: إن آدم أفضل من الملائكة قال: إن جميع الأنبياء أفضل من جميع الملائكة، والدليل على ذلك أن تعبدهم بالسجود كان للتعظيم والتقديم، وأنفة إبليس من السجود وتكبره عبر عنه قوله: ﴿أَنَّا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنى مِنْ نار وَخَلَقْتَهُ مِنْ طِين ﴾(ص/٧٦)، وقوله: ﴿أُرَأَيْتَكَ هـذَا الَّذِي كُرَّمْتَ عَلَميَّ﴾(الإسراء/٦٢)، ثم إن من أراد تعظيم آدم نعته بإسجاد الملائكة له (٩٨).

ويسرى البحسث أن الروايسات والأحاديمة الشريفة عن رسول الله عن أهل البيت عليه كثيرة بما يوصل إلى اكتشاف العمق والغاية من هذه العناية الإلهية في إسباغ الحب

خلاصة البحث ونتائجه: لقد حظي موضوع المتشابه في القرآن الكريم بأهمية فائقة لدى أئمة أهل البيت عليك من خلال بيان معاني القرآن الكريم ودلالته حتى يكون في متناول المسلمين جميعا وخاصة العلماء منهم. وقد أسفر البحث عن النتائج الآتية:

١. التأويل أساسا يرتكز على
 الأنظمة الدلالية، فالنص القرآني يكون
 رهينة العلاقات، سواء أكانت بين الدال
 والمدلول على مستوى اللفظ، أم بهيمنة
 السياق أو ما يذهب به البعد الدلالي
 للغة أو البلاغة.

٢. التأويل لا يوجد إلا عند أهله. فالناطق صاحب التنزيل، والوصي صاحب التأويل، والتأويل حجته في عصره، فلا يؤخذ التأويل إلا من مقره، أي من أهل بيت النبوة عليهم.

٣. يؤكد البحث على تواتر
١. الروايات في أن أهل البيت عليه هم

عدل القرآن والناطقون عنه والمتلقون علمه عن النبي المصطفى عليه ، وهم القادرون على فهم النص وتأويله، ومصداق ذلك قوله عليه : (أنا مدينة العلم وعلي بابها فمن أراد المدينة فليأت من الباب).

٤. في قوله تعالى: ﴿وَلِلّهِ الأَسْمَاء الْحُسْنَى ﴾(الأعراف/١٨٠)، فقد ورد عن الأئمة عليه: نحن والله الأسماء الحسنى التي لا يقبل الله من العباد إلا بمعرفتنا مما اتفقا عليه أيضا.

٥. التأويل وسيلة المفسر للنص، فالمؤول يجب أن يكون على وعي دائم وغير منكفئ ذهنيا عن متطلبات الحوار الفكري الذهني الذي يعود له الفضل في التزام التأويل بوصفه مفهوما موصلا إلى القناعة التفسيرية، وهذه الصفات غير موجودة إلا عند الذين أودع الله تعالى علمه فيهم، ألا وهم أهل البيت عليهم.

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بالله

٤٥

٦. النص القرآني بمحكمه ومتشابهه به حاجة إلى تعمق فكري دائما؛ مسايرة للنمو المعرفي، وهنا لابد من إعادة تأويل آي الذكر الحكيم بما يتفق مع إرادة الشارع، ومقتضيات التطور المعرفي والحضاري.

نختم كلامنا بالقول: من المقطوع به تثبيتا ورواية أن للقرآن محكمه ومتشابهه تأويلا، وإن العقول قاصرة في الوصول إلى التأويل، والارتقاء إلى نيل درجات فهمه، إلا النفوس التي طهرها الله تعالى وأزال عنهم الرجس، وهؤلاء أمكنهم الله تعالى وأودع فيهم قدرة مس القرآن والوقوف على حقائقه لكشف مراد الله سبحانه، وقوله تعالى: فإإنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ، فِي كِتَاب مَّكْنُونٍ، لكمسه إلا الْمُطَهَّرُونَ (الواقعة/٧٧، يمسه إلا المطهرون.

المصادر والمراجع: ١. الاحتجاج، الطبرسي، أبو علي الفضل بن الحسن (ت٥٤٨هـ)، تحقيق وتعليق: محمد باقر الخرسان، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف.

۲. الاختصاص، الشيخ المفيد
 (ت٤١٣هـ)، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ط٢، ١٩٩٢هـ-١٩٧٢م.

٣. اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي)، الطوسي، أبو جعفر محمد بن الحسن (رحاد داماد (رحاد عليق: مير داماد الإستربادي، تحقيق: السيد مهدي الرجائي، المطبعة: بعثت، قم، المطبعة والناشر: مؤسسة آل البيت علي لإحياء التراث، ١٤٠٤هـ

٤. الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل،
 الشيخ ناصر بن مكرم الشيرازي، (معاصر)،
 المجموعة: مصادر التفسير عند الشيعة.

٥. الألفين في إمامة أمير المؤمنين،
 الحلي (الحسن بن يوسف بن المطهر)
 (ت٢٢٧ه)، المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ط٢، ١٣٨٩هـ-١٩٦٩م.

۲. الأمالي، الشيخ الصدوق (أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن بابويه القمي)
 (ت ۲۸۱هـ)، المطبعـة الحيدرية، النجـف الأشرف، ۱۳۸۹هـ-۱۹۷۰م.
 ۷. البرهان في تفسير القرآن، البحراني

(هاشم بن سلمان بن إسماعيل) (هاشم بن سلمان بن إسماعيل) (ت١١٠٧هـ)، منشورات مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت، لبنان، ط١، ١٤٠١هـ ٨ بحار الأنوار، المجلسي (محمد باقر) (تا١١١١هـ)، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان،

ط۲، ۱٤۰۳هـ

٩. بصائر الدرجات الكبرى، الصفار (محمد بن الحسن بن فروخ) (ت ٢٩٠هـ)،
 تحقيق: ميرزا محسن كوجه باغي، مطبعة الأحمدي، طهران، نشر مؤسسة الأعلمي،

١٠.تاج العروس في جواهر القاموس،
 الزبيدي (محمد بن محمد مرتضى الحسيني)
 (ت١٢٠٥هـ)، مكتبة الحياة، بيروت، (د. ط)،
 (د. ت).

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بالله

 .11 تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة، الحسيني الإستربادي (السيد شرف الدين على النجفي) (من أعلام القرن العاشر)، نشر مدرسة الإمام المهدى الله، قم. ١٢. التبيان في تفسير القرآن، الطوسي

(أبو جعفر محمد بن الحسن) (ت٤٦٠هـ)، تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصر العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي، ط٢، ١٤٠٩هـ

١٣. تفسير القرآن العظيم، ابن كثير (أبـو الفداء إسماعيل القريشي الدمشقي) (ت٧٧٤هـ)، طبع ونشر دار المعرفة، بيروت، -1217

١٤. تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم في تأويل كتاب الله العزيز المحكم، الآملي (حيدر) (ت٧٨٢هـ)، تحقيق: السيد محسن الموسوى التبريزي، المطبعة: الأسوة، الناشر مؤسسة فرهنكلي، نشر نور على نور، ط٤، ١٤٢٨ هـ

10. تفسير البغوي المسمى (معالم التنزيل)، البغوي (أبو محمد الحسين بن مسعود الفراء الشافعي) (ت١٦هـ)، تحقيق:

خالد عبد الرحمن العك ومروان سوار، دار المعرفة، بيروت، لبنان. المعانى، الآلوسى . (شهاب الدين محمود البغدادي) (ت ١٢٧٠هـ)، دار إحياء التراث، ط١، بيروت، لبنان، ۱۹۹۹م. القمي، القمي (أبو الحسن ) على بن إبراهيم) (ت٣٢٩هـ)، بتصحيح السيد طيب الجزائري، مطبعة مؤسسة دار الكتب، قم، ط٣، ١٤٠٤هـ ١٨. تفسير العياشي، العياشي (أبو النضر (٤٧) محمد بن مسعود بن عياش السلمي) (ت ٣٢٠ه.)، تحقيق: هاشم الرسولي، المكتبة العلمية الإسلامية، طهران، (د. ط)، (د. ت). .19 تفسير الصافى، الفيض الكاشانى

(المولى محسن الفيض) (ت١٠٩١هـ) تعليق: الشيخ حسن الأعظمي، مؤسسة الهدي، قم المقدسة، ط٢، ١٤١٦هـ

٢٥. تفسير الثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، الثعالبي (عبد الرحمن بن محمد بن مخلوف أبو زيد) (ت٥٧٨هـ)، حققه وعلق عليه: الشيخ علي محمد عوض وعادل أحمد عبد الموجود، المطبعة والناشر دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ

٢٦. تلخيص الشافي، الطوسي (أبو جعفر محمد بن الحسن) (ت٤٦٠هـ)، تعليق: السيد حسن بحر العلوم، مطبعة الآداب، النجف الأشرف، ط٢، ١٣٨٣هـ-١٩٦٣م.

۲۷. التوحيد، الشيخ الصدوق (محمد بن علي بن بابويه) (ت۳۸۱هـ)، دار المعرفة، بيروت، ۱۳۸۷هـ

٢٨. تهـذيب الأحكـام، الطوسـي (أبـو جعفر محمد بن الحسن) (ت ٤٦٠هـ)، تحقيق و تعليق: السيد حسن الموسوي الخرسان، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط٣، ١٣٦٤أ ش. ٢٩. جامع البيان عن تأويل آي القرآن، الطبـري (أبـو جعفـر محمـد بـن جريـر) ٢٠. تفسير أبي حمزة الثمالي، الثمالي أبو
 حمزة، مراجعة وتقديم: الشيخ محمد هادي
 معرفة، الهادي، ط١، ١٤٢٠هـ
 ٢١. التفسير الكاشف، محمد جواد مغنية
 (ت ١٤٠٠هـ)، دار العلم للملايين، بيروت،
 ط٣، ١٩٨١م.

٢٢. تفسير الصراط المستقيم، السيد حسن البروجردي (ت ١٣٤هـ)، تصحيح وتعليق وتحقيق: غلام رضا علي أكبر، المطبعة: الصدر، قم، الناشر: مؤسسة أنصاريان للطباعة والنشر، ١٤١٦هـ-١٩٩٥م.

٢٣. تفسير كنز الدقائق وبحر الغرائب، المشهدي (الشيخ محمد بن محمد رضا القمي) (ت١١٢٥هـ) تحقيق: حسين دركاهي، الناشر: مؤسسة الطبع والنشر-وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ط١، ١٤٠٧هـ

٢٤. تفسير سورة هل أتى، السيد جعفر مرتضى العاملي،(معاصر)، الناشر: المركز الإسلامي للدراسات، بيروت، لبنان، ط١، ١٤٢٤هـ-٢٠٠٣م.

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت عليه الله المعالية

(ت۳۱۰هـ)، دار الفکر، بیروت، ۱٤۰۸هـ-۱۹۸۸م.

٣٠. صحيح مسلم (أبو الحسين مسلم بن الحجاج) (ت٢٦١هـ)، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، البابي الحلبي، مصر، ١٩٥٥م.

٣١. عقائد الإمامية، محمد رضا المظفر (ت١٣٨٣هـ) تحقيق: د. حامد حفني داوود، انتشارات أنصاريان، قم، طهران.

٣٢. علوم القرآن، السيد محمد باقر الحكيم (ت١٤٢٥هـ)، المطبعة: مؤسسة الهادي، قم، الناشر: مجمع الفكر الإسلامي، ط٣، ربيع الثاني ١٤١٧هـ

٣٣. العين، الفراهيدي (أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد) (ت١٧٥هـ)، تحقيق: الدكتور محمد المخزومي والدكتور إبراهيم السامرائي، مطبعة صدر، مؤسسة دار الهجرة، ط٢، ١٤٠٩هـ

٣٤ فصل المقال في ما بين الشريعة والحكمة من الاتصال، ابن رشد (أبو الوليد محمد بن أحمد) (ت٥٩٥هـ)، المؤسسة

العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط٣، ١٩٨٦م.

٣٥. الفصول المختارة، الشيخ المفيد (أبو عبد الله محمد بن محمد بن النعمان العكبري البغدادي) (ت٤١٣هـ)، تحقيق: السيد نور الحدين جعفر الأصبهاني والشيخ يعقوب الحين ري والشيخ محسن الأحمدي، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢، بيروت. المفيد للطباعة والنشر والتوزيع، ط٢، بيروت. المفيد للطباعة الرضاعاتي، القمي (علي بن بابويه) (ت٣٢٩هـ)، تحقيق: مؤسسة آل البيت لإحياء التراث، نشر: المؤتمر العلمي للإمام الرضاعاتي، ط١، مشهد المقدسة،

٣٧. القرآن في الإسلام، محمد حسين الطباطبائي (ت١٤٠٢هـ)، تعريب: السيد أحمد الحسيني، (د. ط)، (د.ت).

٣٨. الكافي، الكليني (أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق)، تصحيح وتعليق: علي أكبر غفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران، ط٣، ١٣٨٨هـ

دار المؤرخ العربي، ط١، بيروت، لبنان، ۲۰۰۰م. ٤٥. متشابه القرآن ومختلفه، ابن شهر آشوب (محمد بن على المازندراني) (ت٥٨٨هـ)، ط٣، مطبعة أمير، قم، (د. ت). ٤٦. مجمع البيان في تفسير القرآن، الطبرسي (أبو على الفضل بن الحسين) (ت٥٤٨هـ)، تحقيق: هاشم رسولي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٣٧٩م. ٤٧. مجمع البحرين، الطريحي (الشيخ فخر الدين) (ت١٠٨٥هـ)، تحقيق: أحمد الحسيني، ط٢، الناشر: مكتبة الثقافات الإسلامية، ١٤٠٨هـ ٤٨. مختصر بصائر الدرجات، الحلي (حسن بن سلمان) (ق٩)، الناشر: منشورات المطبعة الحيدرية، النجف الأشرف، ط١، ۱۳۷۰هـ-۱۹۵۰م.

٤٩. معاني الأخبار، الصدوق (أبو جعفر محمد بن علي بن الحسين بن موسى بن بابويه القمي) (ت٣٨١هـ)، تصحيح وتعليق:

٣٩. كتاب سليم بن قيس الهلالي (ت٧٦هـ)، تحقيق: الشيخ محمد باقر الأنصاري، نشر الهادي، ط٢، ١٤١٦هـ ٤٠. كتاب نص النصوص في شرح الفصوص، السيد حيدر الآملي (ت٧٨٢هـ)، طهران، ١٣٥٢ش-١٩٧٤م.

٤١. كتاب الأم، الشافعي (ت٢٠٤هـ)،
 الناشر: دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع،
 ط۲، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.

٤٢. كنز العمال، المتقي الهندي (علاء الدين علي المتقي بن حسام الدين)
١٦. كنز علي المتقي بن حسام الدين)
(ت٥٩٧هـ)، تحقيق وضبط وتفسير: بكر حياني، تصحيح وفهرسة: الشيخ صفوة السقا،
الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٩هـ- ١٩٨٩م.

۲۳. لسان العرب، ابن منظور (محمد بن مکرم) (ت۷۱۱هه)، ط۱، دار صادر، بیروت، (د.ت).

٤٤. المبادئ العامة لتفسير القرآن بين النظرية والتطبيق، محمد حسين علي الصغير،

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت بلطيم

علي أكبر غفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

٥٠. المعجم الكبير، الطبراني (أبو القاسم سليمان بن محمد) (ت ٣٦٠هـ)، تحقيق:
 أحمد عبد الحميد السلفي، مطبعة الزهراء الحديثة، الموصل، ط٢، ١٩٨٩م.

٥١. معجم مقاييس اللغة، ابن فارس (أحمد بن فارس بن زكريا) (ت٣٩٥هـ)، تحقيق: محمد عبد السلام محمد هارون، دار الجبل، بيروت، ط١، ١٤٠٤هـ

٥٢. المفردات في غريب القرآن،
 الأصفهاني (أبو القاسم الحسين بن محمد)
 (ت٢٠٥هـ)، تحقيق: محمد خليل، ط٣، دار
 المعرفة، بيروت، ١٤٢٢هـ-٢٠٠٠م.

٥٣. الميزان في تفسير القرآن، محمد حسين الطباطبائي (ت١٤٠٢هـ)، دار الكتاب العربي، ط١، بغداد، ٢٠٠٩م.

٥٤. نهج البلاغة، خطب الإمام على على الملكة.
(ت ٤٠هـ)، تحقيق وشرح: الشيخ محمـد عبده، المطبعة: النهضة، قـم، الناشر: دار الذخائر، قم، ط ١، ١٤١٢هـ-١٣٧٠ش.

نور البراهين، الجزائري (السيد نعمة الله) (ت١١١٢هـ)، تحقيق: السيد مهدي الرجائي، المطبعة والناشر: مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين، قم المقدسة، ط١، ١٤١٧هـ

19- مجمع البحرين: الطريحي: ٣١١/٥. ٢٠- التفسير والمفسرون: الذهبي: ٢٣/١، نقلا عن تفسير الثعالبي: ٤٦/١. ٢١- البرهان: ١٧٢/٢. ٢٢ – الميز ان: ٢٣. ٢٣- المصدر نفسه: ٤٦١/٣. ٢٤- علوم القرآن: محمد باقر الحكيم: ٢٥٣. ٢٥- المبادئ العامة في تفسير القرآن الكريم: ٢٣. ٢٦- ظ: تفسير أبي حمزة الثمالي: ٦. ٢٧- بصائر الدرجات: محمد حسين الصفار: .717 ٢٨- ظ: الميزان: محمد حسين الطباطبائي: .177/19 ٢٩- ظ: المصدر نفسه: ٣٠٩/١٦. ٣٠- روح المعاني في تفسير القرآن العظيم: . 11/11 ۳۱- الميز ان: ۳۲۱/۱۶. ۳۲- تفسير العياشي: ۱۹٤/۱. ٣٣- الكافي: الكليني: ٣٤٣/١. ٣٤- المصدر نفسه.

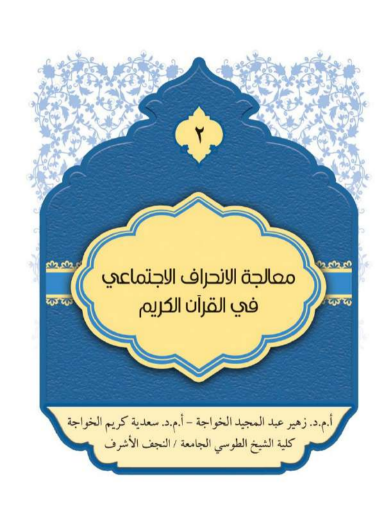
الهوامش: ۱- العين: الفر اهيدي: ۳۶۹،/۸ ٢- تاج العروس: الزبيدي: ٣١٣. ٣- معجم مقاييس اللغة: ابن فارس: ١٦٠/١. ٤- لسان العرب: ٢١٤/١. ٥- المفردات: ٣١، مادة (أول). ٦- جامع البيان عن تأويل آي القرآن: .101/1 ٧- مجمع البيان: الطبرسي: ١/٢٩. ٨- ظ: البرهان: ١٥٠/٢. ۹ – العين: ۳۶۹/۸. ١٠- الاختصاص: الشيخ المفيد: ١٤. ١١- جمامع البيمان عن تأويل آي القرآن: .11/1 ١٢- تفسير القرآن العظيم: ١١٥/١. ١٣- التبيان: ٢/٣٩٩. ١٤- علوم القرآن: محمد باقر الحكيم: ٧٨. ١٥- تفسير البغوي: ١٨/١. ۸۰/۱ مجمع البيان: الطبرسي: ۸۰/۱ ١٧ – المصدر نفسه. ١٨ - فصل المقال: ابن رشد: ٣٢.

تأويل الآيات القرآنية عند أهل البيت ﷺ

٤٩- نهج البلاغة: الخطبة ٤٤. ٥٠- المعجم الكبير: الطبراني: ٥٥/١١. ٥١- الميزان: ٧١/٣. ٥٢- كتاب الأم: الشافعي: ٣٤٠/٧. ٥٣- الكافي: ١٠٥/١. ٥٤- تلخيص الشافي: الطوسي: ٢٥١/١. 00-الاختصاص: المفيد: ٣٠٩. ٥٦- الفصول المختارة: المفيد: ٧٧. ٥٧- تلخيص الشافي: ٢٥٣/١. ٥٨- الالفين: العلامة الحلي: ٣٢٨. ٥٩- كنز العمال: المتقى الهندى: ٣٥/٣. ٦٠- التبيان: الطوسي: ١١٠/٩. ٦٦- بحار الأنوار: المجلسي: ١٤/٦. ٦٢- تفسير القمي: ٢٦٣/٢. ٦٣- الكاشف: محمد جواد مغنية: ٤٨٠/٦. ٦٤- تفسير هل أتي: جعفر مرتضى العاملي: .07/1 ٦٥- تفسير المحيط الأعظم: حيدر الآملي: ۲/هامش ۱۹۲. ٦٦- نور البراهين: السيد نعمة الله الجزائري: . . 1/1

٣٥- المصدر نفسه: ١٤٢/١. ٣٦- كتاب سليم بن قيس الهلالي: ١٨٠. ۳۷- تفسير القمي: ۷/۱. ۳۸- تفسير العياشي: ۱۸۷/۱. ٣٩- الأمثل: ناصر بن مكرم الشيرازي: .777/7 ٤- الميزان: ٧/١. ٤١- القرآن في الإسلام: محمد حسين الطباطبائي: ٥٩. ٤٢- تفسير المحيط الأعظم: حيدر الآملي: .797 ٤٣- نهج البلاغة: خطب الإمام على على الطَّلَة: 12/1 ٤٤- تفسير المحيط الأعظم والبحر الخضم: حيدر الآملي: ٢٣٠. 20- تفسير القمي: ٩٦/١. ٤٦- تهذيب الأحكام: الطوسي: ٢٨٦/٨. ٤٧– اختيار معرفة الرجال (رجال الكشي) الطوسي: ١٠/١. ٤٨- كتاب نص النصوص: حيدر الأملي: .77

٥٥- الكاشف: مغنية: ٢٢٨/٦. ٨٦- تفسير الصافي: ١٣٦/٢. ٨٧- التبيان: ١٩٢/٤. ٨٨- الأمالي: الصدوق: ٩٨. ٨٩- مختصر بصائر الدرجات: حسن بن سلمان العاملي: ٦٨. ٩٠- صحيح مسلم: الحديث ٤٤٢٥، مسند أحمد: ٨٢/٥ ۹۱ – متشابه القرآن: ابن شهر آشوب: ۳۷/۱. ۹۲– تفسير القمي: ۱۸٥/۱. ۹۳- المصدر نفسه: ۳۷۹/۲. ٩٤- التبيان: الطوسي: ٢٦٣/٩. ٩٥- تأويل الآيات الظاهرة في فضائل العترة الطاهرة: شرف الدين على الحسيني: ٦٣٢/٢. ٩٦- المصدر نفسه: هامش ص ٨٤٩ ٩٧- متشابه القرآن: ابن شهر آشوب: ١٥٦/٢.



مقدمة:

الحمـد لله رب العـالمين، والصـلاة والسلام على أشرف الخلق وعلى آلـه الطيبين الطاهرين المعصومين، وبعد:

إن الانحراف الاجتماعي يشكل خطرا كبيراً على كل مجتمع إنساني، وعلى مجتمعاتنا على وجه الخصوص، فوجدت من الضروري أن أكتب بحثاً أسلط فيه الضوء على هذه المشكلة الخطيرة التي إذا ما انتشرت فسد المجتمع، وصار لا يُنعت إنسانياً بل

لقد استعمل مصطلح الانحراف في توضيح السلوك الذي لا يتماشى مع القيم والمقاييس والعادات والتقاليد التي يعتمدها المجتمع في تحديد سلوكية أفراده، والدراسات النظرية للانحراف تهتم دائماً بالسلوك غير الوظيفي والسلوك الشاذ الذي يتناقض مع الأحكام الاجتماعية والعرفية الضرورية لعملية التماسك الاجتماعي في النظام أو الجماعة.

إن الدراسات النظرية الأصيلة حول السلوك المنحرف تؤكد على أن السلوك المنحرف ما هو إلّا صراع بين رغبات الفرد وطموحاته ودوافعه من جهة، ووسائل الضبط الاجتماعي والسلوكي التي يعتمدها المجتمع أو الجماعة من جهة أخرى، وما الانحراف إلّا نتيجة لفشل وسائل الضبط الاجتماعي في السيطرة على الدوافع الطبيعية الكامنة عند الإنسان.

07

وإننا نشاهد في المجتمعات جميعها وجود نظام معقد ومتدرج من المكافآت والأهداف. فالفرد الذي يناضل من أجل النجاح، ونضاله يعتمد على الطرق الشرعية التي يقرّها المجتمع، يشجّع على الاستمرار بهذا العمل، طالما أن المجتمع يحترم ويقدر تقدمه هذا. لكن التأكيد المتزايد على تحقيق أهداف معينة كالحصول على الرواتب والأجور العالية بغية الحصول على السمعة والاحترام قد يدفع إلى ظهور حالة لا تستطيع فيها العادات

والعرف الاجتماعي ضبط سلوك الفرد، كما هي الحال في لجوء بعض الأفراد إلى الأساليب غير الأخلاقية للحصول على المادة، كقيام بعض الأفراد بالسرقة أو اختلاس الأموال، أو غيرها من هذه الأعمال التي تشير إلى السلوك المنحرف الذي لا ينسجم مع أخلاق المجتمع وعاداته السوية.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

ولما كانت رسالة الإسلام العظيمة اجتماعية المنشأ فتتعامل مع الفرد والمجتمع ضمن الإطار الأخلاقي المرسوم لها من قبل السماء - أصبح تعاملها الشديد مع الجرائم والانحرافات الخلقية أمراً حتمياً؛ لأن القاعدة الأخلاقية هي الأصل في ضمان سلامة أجهزة النظام الاجتماعي وتكاملها لبناء المجتمع الإنساني السعيد.

وهذا الإطار الأخلاقي الذي نادت به الشريعة وتبنته على امتداد تاريخها الحافل بالوقائع والأحداث، هو الذي حفيظ المجتمع الإسلامي مين

الانحراف ات التي يعيشها المجتمع الغربي وهو في أوج تقدمه الاقتصادي. وأهم الجرائم والانحراف ات الأخلاقية التي يواجهها النظام الاجتماعي هي الانحراف ات الجنسية كالزنا واللواط والمساحقة والقيادة، والانحراف ات السلوكية كالقذف وشرب الخمر، والانحرافات العقدية كالار تداد.

والأصل في العقوبات الأخلاقية القرآنية لردع المنحرفين هو التشديد والحسم، فتتعين عقوبة القتل في الزنا بذات محرم نسباً، وفي الاغتصاب الجنسي ونحوها، والرجم في الزانية المحصنة والزاني المحصن، والجلد على الزاني والزانية غير المحصنين، والجلد والرجم معاً في الشيخ والشيخة المحصنين الزانيين، والجلد والتغريب والجز في البكر الزاني الذي تزوج ولم يدخل.

فالشـريعة الإسـلامية تتميـز عــن القـوانين الوضـعية بالكمـال والسـمو

والمرونة والدوام والثبات والاستقرار، ويرجع ذلك إلى أنها منزلة من الله "سبحانه وتعالى" الذي يتصف بالكمال والسمو والقدرة والدوام.

المبحث الأول: ماهية الانحراف: الانحراف لغةً:

تعني (حرف) الحاء والراء والفاء: حد الشيء، والعدول، وتقدير الشيء، وكذلك هو الانحراف، يقال: انحرف عنه ينحرف انحرافاً، وحرفته أنا عنه، أي: عدلت عنه. لذلك يقال: محارف، أي: عدلت عنه. لذلك يقال: محارف، وذلك إذا احرورف كسبه فميل به عنه، وذلك كتحريف الكلام وهو عدله عن جهته<sup>(۱)</sup>، وقال الله سبحانه وتعالى في كتابه الكريم: (يُحَرِّفُونَ الْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ (<sup>۲)</sup>.

وكذلك انحرف فلان عن فلان وانحرف، واحرورف واحد، أي: مال، والإنسان يكون على حرف من أمره كأنه ينتظر ويتوقع، فإن رأى ناحية يحب وإلّا مال إلى غيرها. والتحريف

في القرآن تغيير الكلمة عن معناها وهي قريبة الشبه، كما كانت اليهود تغير معانى التوراة بالأشباه ("). وأيضاً انحرف عن كذا وتحرف واحترف، وتحريف الشيء: أي إمالته كتحريف القلم، وتحريف الكلام أن تجعله على حرف من الاحتمال يمكن حمله على الوجهين كما قال تعالى: إُوَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَسْمَعُونَ
 كَلاَمَ اللّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (٤). وكذلك فلان على حرف من هذا الأمر، أي: منحرف عنه مائل، وأحرفت عن الشيء إحرافاً، إذا ملت عنه (٥).

الانحراف اصطلاحاً:

وهو من المحظورات الشرعية التي زجر الله تعالى عنه بحك أو تعزير، والمحظورات هي إتيان فعل منهي عنه أو ترك فعل مأمور به<sup>(٦)</sup>.

وهـو كـل سـلوك يخـالف المعـايير الاجتماعية، وفي حالة تكـراره بإصـرار يتطلــب تـــدخل أجهـــزة الضـــبط

وحكمة التكوين، وبناء المجتمع، وحفظ الحقوق، وتعميق المبادئ الأخلاقية. والعدل لا يقتصر على جانب دون آخر، بل هو مطلوب في كل المجالات والحقول، إذ يجب أن يعم العدل في كل شيء، في السياسة والاقتصاد والاجتماع والثقافة والتربية والحقوق، وبدونه لا يمكن أن ينعم المجتمع بالسعادة والأمن والاستقرار. ومما يدل على أهمية العدل في المنظور القرآني تكرار (مادة العدل بمشتقاتها ما يقرب من ثلاثين مرة في القرآن الكريم، ويشير هذا التكرار إلى عناية التنزيل بالحديث عن العدل)((). وإذا دققنا النظر في القرآن وجدناه يدور حول محور واحد، وهو العدل، في كل الأفكار القرآنية، من التوحيد إلى المعاد، ومن النبوة إلى الإمامة والزعامة، ومن الآمال الفردية إلى الأهداف الاجتماعية. فالعدل في القرآن قرين التوحيد وركن المعاد وهدف تشريع النبوة وفلسفة الزعامة

الاجتماعي (٧). والانحراف هـ وكل ما من شأنه إلحاق الضرر بفرد أو جماعة من الأفراد في المجتمع (^). وتلعب النفس البشرية دورأ بالغ الأهمية في تحديد سلوك الإنسان واستجابته للمؤثرات، مما يجعل قوة الشخصية في اتباعها لنور العقل والفطرة، وضعفها عندما تستسلم للطبيعة الإنسانية والشهوات، قال تعالى: أونَفْ س وَمَا سَ وَاهَا \* فَأَلْهَمَهَا
 ا فُجُورَهَا وَتَقْوَاهَا \* قَـد أَفْلَـح مَـن زَكَّاهَا \* وَقَدْ خَابَ مَن دَسَّاهَا ﴾ (٩)، وقال أيضا: ﴿وَمَا أَبَـرِّىءَ نَفْسِم إِنَّ النَّفْسَ لأُمَّارَةُ بِالسُّوء إلاَّ مَا رَحِمَ رَبِّيَ إِنَّ رَبِّي غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (١٠).

المبحث الثاني: أسباب نجاح النظرية القرآنية في معالجة الانحراف الاجتماعي: ١- العدالة الاجتماعية: يعد العدل في الرؤية محوراً لكل شيء، وعليه ترتكز فلسفة التشريع،

وذلك لأن الاجتماع البشري لا يمكن أن يتأسس فيه روح النظام والقانون والمساواة إلّا بتحقيق العدل والعدالة، ومن هنا جاء الأمر الإلهي بضرورة تطبيق العدل: (قُصلْ أَمَررَ رَبِّمي بالْقِسْطِ (<sup>١٢)</sup>، و (إِنَّ اللّه يَامُرُ

فالعدل هو جوهر الإسلام وروحه، وهو المحور الأساس لتطبيق أصول الدين وفروعه، وبتطبيقه تنعم البشرية بالسلام والاطمئنان والأمن والرفاهية 🚺 والرخاء، أما عندما ينتفى العدل والعدالة من حياتنا، فإن نقيضه سيحل محله، وهو الظلم والجور، وهو أساس كل شرة، وسبب كل شقاء، ومنبع الرذائل والفواحش، وجذر التخلف والتقهقر الحضاري، قال تعالى: ﴿فَكَأَيِّن مِّن قَرْيَـةٍ أَهْلَكْنَاهَـا وَهِـىَ ظَالِمَــةٌ فَهــيَ خَاويَــةٌ عَلَــى عُرُوشِهَا ﴾ (١٦). لقد نادى الإسلام بالعدالة

الاجتماعية، واعتبرها الأساس في بناء

والإمامة ومعيار كمال الفرد ومقياس سلامة المجتمع. والعدل القرآني عندما يتعلق بالتوحيد أو المعاد فإنه يعطى معنى خاصاً لنظرة الإنسان إلى الوجود، نقول: إنه نوع من نظرة الإنسان إلى الوجود والعالم، وبعبارة أخرى نقول: إنه نوع من النظرة الكونية، ففي الموارد التي يتعلق فيها العدل بالنبوة أو التشريع والقمانون فإنمه يعمد معيماراً أو مقياسماً لمعرفة القانون، وبعبارة أخرى: يعد إعطاء مجال للعقل بعد الكتاب والسنة ليكون منبعاً للفقه والاستنباط. وأما في الموارد التي يتعلق فيها بالإمامة والقيادة فإنه يعد نوعاً من اللياقة، وفي الموارد الأخلاقية يعـد أمـلاً إنسانياً، وفي المجالات الاجتماعية يعدُّ مسؤولية (١٢).

ولأهمية العدل في حياة الناس؛ فإن أهم هدف لبعث الأنبياء والرسل بعد تعريف الناس بالخالق (عَلام) هو بسط العدل بينهم، قال تعالى: ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ ﴾<sup>(١٣)</sup>؛

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

فالعقوبات الأدبية تشمل جانبين أيضاً، الأول: الحدود، وهي العقوبات المقدرة في الكتاب والسنة، بمعنى أن الشارع لم يسمح للقاضي الشرعي التصرف في أمر تقديرها، كالقصاص في جرائم القتل والقطع والجرح، كما أشار إلى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاص حَيَاةٌ يَا أُولِى الأَلْبَاب لَعَلَّكُمْ تَتَّقُـونَ﴾ (٢٠)، وعقوبات الزنا، واللواط، والسحاق، والقيادة، والقذف، والسرقة، والسكر، والارتداد، وقطع الطريق. والثاني: التعزيرات، وهي العقوبات التيى فوض أمر تقديرها وتحديدها لنظر الحاكم الشرعي، فيعاقب عليها بما يراه مناسباً، كعقوبة التزوير والغيبة ونحوها.

والعقوبات المادية هي الديات، أو المال الواجب دفعه بسبب الجناية على النفس أو ما دونها، قال تعالى: ﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلاَّ خَطَئًا ومَن قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَئًا فَتَحْرِيَرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةٌ مُسَلَّمَةٌ إِلَى أَهْلِهِ إِلاَّ أَن المجتمع السليم من الانحرافات الشخصية القائمة على الأساس الاقتصادي أو السياسي، كالغصب والسرقة والاعتداء علمي حقوق الآخرين (١٧). ٢- العقوبة الصارمة: إن ديناً متكاملاً كالإسلام لا بداً أن يطرح للإنسانية المعذبة نظاماً يعالج فيه مختلف زوايا الانحراف، ويحلل من خلاله -بكل دقة- دوافع الجريمة في ٢٢ المجتمع الإنساني، ويشرع –على ضوء ذلك-أحكاماً صارمة لقلع منشأ الانحراف من جذوره النابتة في عمق النفس البشرية؛ لأن الخالق ( على أدرى بتلك النفس الإنسانية التى صممها وأنشأها، قال عزّ من قائل: ﴿وَنَفْس وَمَا سَــوَّاهَا \* فَأَلْهَمَهَـا فُجُورَهَـا وَتَقْوَاهَا ﴾ (١٠). ومن أجل مكافحة الجريمة وتعويض الضحية؛ صنف النظام الإسلامي العقوبات على قسمين، هما: العقوبات الأدبية، والعقوبات المادية (١٩).

يَصَّدَّقُواْ فَإِن كَانَ مِن قَوْم عَدُوٍّ لَّكُمْ وَهُوَ مْؤْمِنٌ فَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةٍ وَإِن كَانَ مِن قَوْم بَيْـنَكُمْ وبَيْـنَهُمْ مِّيثَاقُ فَدِيَةٌ مُّسَلَّمَةٌ إلَى أَهْلِهِ وَتَحْرِيرُ رَقَبَةٍ مُّؤْمِنَةً فَمَن لَّمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْن مُتَتَابِعَيْن تَوْبَةً مِّنَ اللَّهِ وَكَانَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ (٢١).

وتشمل التعزيرات جانبين هما: أولاً: الديات المقدرة على لسان الشارع، كدية النفس والأعضاء. ثانياً: الديات التي فوض أمر تقديرها إلى الحكومة، أو الخبراء الموثوق بهم (۲۲). وبالأجمال فإن الإسلام صنف الانحراف على أربعة أصناف، وهي:

 برائم الاعتداء على النفس البشرية وما دونها، وفيها القصاص أو الدية مع الشروط.

٢ - جرائم ضد الملكية، وفيها القطع، والمقاصة، ووجوب رد المغصوب.

٣ - الجرائم الخلقية، وفيها الرجم والقتل والجلد.

٤ - جرائم ضد النظام الاجتماعي، كالمحاربة والاحتكار ونحوها، وفيها التعزير أو الغرامة، وأوجب في الديات غير المقدرة شرعاً الارش أو الحكومة (٢٣).

وهذه الأحكام الشرعية هدفها الردع أكثر من الانتقام، حتى أن القصاص الذي يبدو ظاهراً قضية انتقامية يؤدي في الواقع دوراً أساسياً في ردع 📳 الانحراف وتأديب المنحرفين، فإنزال الأذى المماثل بالجاني أمضى تأثيراً من عقوبة السجن التي آمن بها النظام القضائي الغربي. والسارق الذي تؤدبه الشريعة الإسلامية بقطع اليد يعد أكثر إنتاجاً من السارق الذي يقبع في سجون الأنظمة الرأسمالية -مثلاً- سنوات معطلاً طاقته الإنتاجية ومستهلكاً موارد النظام الاجتماعي، وما إن يخرج إلى أجواء الحرية مرة أخرى حتى يرتكب

القضائي من عبث الأصابع البشرية التي يدفعها الهوى والطموح. وبعد أربعة عشر قرناً من الزمان لم يستطع مقنن واحد -أياً كان مذهبه- تغيير حكم القرآن في قطع يد السارق أو قتل القاتل المتعمد أو جلد الزانية والزاني، في حين إن القوانين الوضعية تبدلت تبدلاً جذرياً خلال القرون الماضية من عمر البشرية<sup>(٢٥)</sup>.

ولا شك أن الأفراد جميعاً بمختلف ألوانهم وهيئاتهم متساوون أمام الشارع، فالأسود والأبيض والأصفر سواسية كأسنان المشط في مثولهم أمام الحاكم الشرعي وإنزال العقاب بهم أو تبرئتهم، قال تعالى: ﴿إِنَّ اللّه يَالَّمُرُ بِالْعَـدْل وَالإحْسَانِ وَإِيتَاء ذِي الْقُرْبَى وَيَنْهَىَ عَنَ الْفَحْشَاء وَالْمُنكَر وَالْبَغْي يَعِظْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾<sup>(٢٢)</sup>، وقال أيضا: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ ﴾<sup>(٢٢)</sup>.

بل إن الشارع يعاقب مَن يميز على أساس اللون، أو يتعدى حدود القصاص، ويلزمهم بدفع مقدار انحرافاً مماثلاً لـذلك الـذي أدخلـه السجن أول مرة. ٣- المساواة التامة:

لقد نادى القرآن بالمساواة بين الأفراد في العقوبة والتعويض، فالسارق مع توافر الشروط تقطع يده حتى لو كان يشغل أعلى وظيفة سياسية في الدولة؛ لإطلاق الآية الكريمة: وكالتسارق والسارقة فاقطعوا أيْدِيَهُمَا جَزَاء بِمَا كَسَبَاً (<sup>٢٤)</sup>، وعدم اتخصيصه بفئة معينة من السراق مثلاً. والزاني مع توافر الشروط يقام عليه الحد كائناً من كان. ولا يستثنى أحد لسبب طبقي أو وراثي من إقامة الحدود الشرعية.

٦٤

وهنا يكمن الفرق بين النظامين التشريعي الإسلامي والقضائي الغربي الرأسمالي، ففي حين يفلت مجرمو الطبقة الرأسمالية من قبضة العقاب على اعتبار أن العقاب المعنوي لأفراد الطبقة العليا أشد إيلاماً من العقاب الجسدي، يصون التشريع الإسلامي النظام

فيهم الضعيف أقاموا عليه الحد، وأيم الله لو أن فاطمة بنت محمد سرقت لقطعت يدها»<sup>(٢٩)</sup>.

إن فاطمة الله الله عَالِمَة الله عَالَمَة الله عَالَهُ الله عَالَهُ الله عَالَهُ الله عَالَهُ الله ع ما كان لها أن تسرق، لكن الرسول عَالِيًا بقوله إنما يرسخ في أذهان المسلمين أن حدود الله لا تكون فيها الشفاعة أبدأ مهما بلغ شرف المعتدى؛ لأنها من حقوق الله، وأن فاطمة ابنته وهو خاتم الأنبياء والمرسلين وقائد الدولـة- هـى والمرأة المخزومية المتهمة بالسرقة سواسية أمام حكم الشريعة، فمن تلبس بالجرم طبّق في حقه الحد كائناً من كان. وهناك أحاديث كثيرة تنهى بشدة عن الشفاعة في عقوبات الحدود؛ لأن الشريعة عينت العقوبة وحددتها، ولا يجوز للقاضمي أو الحاكم الشرعي استبدالها بغيرها، فإذا اكتملت شروط التجريم اعتدَّ بها شرعاً ووجب تطبيق العقوبة المقررة للجريمة دون زيادة أو نقصان، ودون الأخذ بالحسبان أوضاع

التعدى، وذلك حين عدّ الناس سواسية كأسنان المشط، فـ«لا فضل لعربي على عجمي، ولا لعجمي على عربي، ولا لأحمر على أسود، ولا أسود على أحمر إلاّ بالتقوى»<sup>(٢٨)</sup>، وكل الناس من آدم وآدم من تراب، والتفاضل الحقيقي بينهم هو في التقوي، وهو مقياس إلهي، فالله سبحانه وتعالى هـو الأعلم بمن هو المتقى والمطيع لأوامره والملتزم بشريعته التزاماً حقيقياً، والشريعة منزلة من جهة الله سبحانه وتعالى والناس أمامها متساوون، لا فرق بين رئيس أو مرؤوس، أو بين غنى أو فقير، أو بين رجل أو امرأة، بل تطبق عليهم جميعاً دون محاباة لأحد أو تمييز لسبب من الأسباب.

وهذا ما أوضحه وأكَّده الحديث الصحيح المروي عنه اللَّلَهِ عندما طُلِبَ منه أن يعفو عن سارقة من قريش، فصعد المنبر وخاطبهم قائلاً: «إنَّما أهلك الذين من قبلكم أنهم كانوا إذا سرق فيهم الشريف تركوه، وإذا سرق

الجاني الشخصية، ومرتبته الاجتماعية، ومدى تجاوبه مع العقوبة، فالحدود تخضع لمبدأ المساواة المطلقة في إقامتها<sup>(٣٠)</sup>.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

أما في جرائم القصاص فالمماثلة والمساواة واضحة بين العقوبة والجريمة، قال تعالى: ﴿وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ وَالْعَيْنَ بِالْعَيْنِ وَالأَنْفَ بِالنَّفْسِ وَالْأَذُنَ بِالْعَيْنِ وَالسِّنِنَّ بِالسِّنِ وَالْجُسَرُوحَ تِصَاصُ (<sup>(٣))</sup>.

إذن، فالمسلمون متساوون أمام القضاء من جهة خضوعهم لولايته، والإجراءات المتبعة في إقامة الدعوى، وأصول المرافعة وقواعد الإثبات، وتطبيق النصوص وتنفيذ الأحكام، ووجوب تحري العدالة بين الخصوم، فلا فرق بين فرد وفرد، بل حتى الأعداء يظفرون بعدالة القضاء والمساواة أمامه، قال سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ قال سبحانه: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُواْ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَاَنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَ تَعْدِلُواْ

اعْدِلُواْ هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُواْ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (٣٢)، وقال أيضا: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَاأَمُرُكُمْ أَن تُودُوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّاس أَن تَحْكُمُواْ بِالْعَـدْل إِنَّ اللَّـهَ نعِمَّا يَعِظُكُم بهِ إنَّ اللهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيرًا﴾ (٣٣). بـل المساواة التـي أعلنهـا الإسلام في عالم القضاء وطبقها رجاله الصلحاء لا يوجد لها نظير في سائر الأنظمة الأخرى (٣٤)، يقول رسول الله الشَّلَة: «مــن ابتلــى بالقضـاء بــين المسلمين فليعدل بينهم فى لحظه وإشارته ومقعده ومجلسه»<sup>(٣٥)</sup>. ويقول الماوردي الشافعي: يتميز مجلس الحاكم عن مجالس غيره فى أن الحاكم يساوي بين الخصمين في مقعدهما والنظر إليهما، وكلامه معهما، ولا يخص أحدهما بترتيب، ولا نظر و لاكلام<sup>(٣٦)</sup>. بل طالب العلماء بالتسوية بين الخصمين، ليس فقط في السلام والكلام والإذن بالدخول في المجلس والتكريم، بل يستحب للقاضي أن

يساوي بينهما حتى في الميل القلبي <sup>(٣٧)</sup>. وهـذه أقصـى درجـات المسـاواة أمـام القضاء.

وقد جرت السنة الإسلامية على محاكمة الخلفاء والولاة، وتقديمهم إلى ساحة القضاء، فيما إذا كان لهم خصم، وإذا كانت لهم دعوى على أحد فإنهم يرفعون أمرهم إلى القاضي ليحكم بينهم، فهذا الإمام على الشيد في أيام خلافته، فقد درعاً له فوجده عند يهودي، فادّعى ملكيته فرفع الإمام على الشيد أمره إلى القاضي، فحكم لصالح اليهودي، فما تأثر الإمام على الشيد، وانصاع للقضاء (٢٠٠).

والخلاصة: فمبدأ المساواة من أهم المبادئ الإسلامية المستقاة من نصوص الشريعة العامة المقررة للمساواة بين الناس، وقد قررت الشريعة الإسلامية هذا المبدأ أمام النصوص الجنائية تطبيقاً كاملاً<sup>٣٩</sup>، ولم تقرر أياً من الاستثناءات الموجودة في القوانين الوضعية<sup>(٢٩)</sup>.

٤- المشاركة الجماعية في دفع ثمن الجريمة: وعلى صعيد المشاركة الجماعية في دفع ثمن الجريمة، فإن القرآن شجّع المشاركة الجماعية في دفع الانحراف بطرق عديدة منها: أولاً: إنَّ وليَّ الأمر شرعاً عليه دفع الديمة إذا ارتكب مَـن يتـولاه انحرافـاً يستوجب دفع تلك الغرامة. ثانياً: إن العلاقة الأسرية التي أكد عليها القرآن تساهم من خلال التعاون والتآزر على إصلاح الفرد المنحرف في الأسرة. ثالثاً: العاقلة، وهم العصبة من قرابة الأب كالأخوة والأعمام وأولادهم، التبي تتحمل دية القتل الخطأ ودية الجناية على الأطراف ونحوها (٤١). والمدار في ذلك كلَّه أن الفرد في المجتمع الإسلامي لا يعيش منعزلاً عن الرابطة الاجتماعية، فالأفراد ملزمون بالتعاون فيما بينهم لدرء الانحراف الاجتماعي؛ لأن ذلك الانحراف إذا لم

والمتغيرات، ومدى نجاحهما في تحقيق هدف القضاء على ظاهرة الإجرام والتصدي للجريمة في المجتمعات، والمفاضلة بينهما، وأيهما أكثر تحقيقاً لهذا الهدف.

إن السبب الباعث لاختيار هذا الموضوع هو محاولة تحديد ماهية النظام العقابي في الشريعة الإسلامية والقانون الوضعي، ومعرفة نقاط القصور في القانون الوضعي، ومحاولة إيجاد النظام الملائم للحدّ من الجريمة، خاصة بعد أن تفشّت هذه الظاهرة بشكل ملحوظ في المجتمعات، وبالتالي الوصول إلى مدى نجاح النظام العقابي الإسلامي في تحقيق سياسته الجنائية الملائمة للهدف المنشود من

ردع عام وخاص وتحقيق للعدالة. اتبعنا في هذا المبحث المنهج المقارن الذي يتمثل في الموازنة بين القانون الوضعي والشريعة الإسلامية، مراعين استجلاء مواطن الاتفاق والخلاف بينهما، وموضحين أن النظم يكلفهم نفساً بشرية أو أذى يعتد به، فإنه يكلفهم أموالاً تفرض عليهم في باب العاقلة، وهم بذلك ملزمون – أخلاقياً-بإرشاد ذويهم وإصلاحهم، ودرء خطر الانحراف فيهم<sup>(٢٢)</sup>.

المبحث الثالث: موازنة بين نظام العقوبــات فــي الشــــريعة الإســـلامية والقـــانون الوضعي:

إن أهمية الموضوع تبرز من الناحيتين العملية والنظرية، ففي الأولى يسمح لنا بمعرفة الإطار القانوني أو المنظومة القانونية الخاصة بقانون العقوبات في القانون والشريعة الإسلامية، وفي الثانية يعرفنا بكيفية تطبيق هذه القواعد والقوانين، ومدى ملاءمتها وصلاحيتها للوقائع. والهدف من ذلك هو التأكيد على الآثار القانونية المترتبة على تطبيق كلا النظامين -القانون الوضعي والشريعة الإسلامية-ومدى تماشيهما مع المستجدات

القانونية المؤطرة في الاتجاه الوضعي قد سبقتها في ذلك الشريعة الإسلامية قبل قرون عديدة<sup>(٤٣)</sup>.

ماهيــة العقوبــة فــي الشــريعة والقانون:

إن النهي عن الفعل أو الأمر بفعله لا يتم وحده بمجرد إيراد النواهي والأوامر؛ لذا شُرِّعَ العقاب على الجريمة منعاً للناس من اقترافها، والعقاب هو في حدّ ذاته فعل سيء، ولكن شُرِّعَ للمصلحة العامة، «إذ هو الذي يزجر الناس عن الجرائم، ويمنع الفساد في الأرض، ويحمل الناس على الابتعاد عما يضرهم أو فعل ما فيه خيرهم وصلاحهم»<sup>(13)</sup>.

تعريف العقوبة وبيان عناصرها:

تعرف العقوبة في الشريعة الإسلامية بأنها الجزاء المقرر على فعل محظورات شرعية حددها الشارع أو الله (علا) بحد أو تعزير. أما في القانون فتعرف العقوبة بأنها «الجزاء الذي يقرره القانون لمصلحة المجتمع على

كل من ارتكب فعلاً أو امتناعاً يعدّه القانون جريمة». إذن، فالعقوبة ألم يتحملمه مرتكب الجريمية تقويماً لسلوكه ومنعاً لغيره من الاقتداء به (٤٥). وتتحدد عناصر العقوبة في القانون بما يأتى: ۱ – جوهر العقوبة الإيلام : لا يوجد عقاب دون ألم، ويتمثل ذلك فى المساس بأحد حقوق من وقعت عليه العقوبة أو بإحدى مصالحه، 79 وذلك بحرمانه منه نهائياً أو لفترة زمنية محددة، أو بوضع قيود على استعمال هذا الحق، كما هو حاصل في الحقوق المالية والحقوق غير المالية أو الحقوق الشخصية، كحق المتهم في الحياة الذي قد يمس بالإعدام، وحقه في سلامة البدن الذي قد يمس بالعقوبات البدنية كالسجن، وقد يكون أيضاً بالمساس بالحقوق المالية، كحق الملكية الذي قد يمس بالغرامة أو المصادرة... إلخ<sup>(٤٦)</sup>.

عليه وتأهيله اجتماعياً حتى لا يكرر الجريمة بمجرد انقضاء مدة العقوبة، وهذا الأمر يتوقف على الأساليب المستعملة ومدى ملاءمتها للأغراض المستهدفة من العقاب<sup>(٤٧)</sup>.

٣ – ارتباط الإيلام بالجريمة:
 ترتبط العقوبة بالجريمة، وبالتالي فلا
 بد من التناسب معها، وهذا يعني إيلام
 العقوبة بالجريمة من وجهين:

الأول: إن الإيلام الذي تتضمنه العقوبة لا يمكن إنزاله إلا كأثر للجريمة، وبالتالي فلابة أن يلحق ارتكاب الجريمة، وهذا الارتباط بين الإيلام والجريمة هو ما يميز العقوبة عن الإجراءات التي تتخذ قبل وقوع الجريمة وقاية منها، فهي عقوبة ولو كان فيها قدر من الإيلام والقسر والإجبار.

الثاني: هو أن يتناسب إيلام العقوبة مع الجريمة، ولكن أساس فكرة الجزاء هو مقابلة الشر بالشر مثله، وبالتالي فهنا تختص بالمساواة، «وتناسب العقوبة مع

۲ – إيلام العقوبة مقصود: إن الألم الناتج عن العقوبة ألم مقصود، أي أنه لا يحدث عرضاً، وبالتالى فالإيلام غير المقصود يخرج كل إجراء أو تدبير عن معنى العقوبة، كإجراءات التحقيق والمحاكمة التبي عادة ما تكون فيها مساس بالحقوق، ومع ذلك هدفها ليس الإيلام. وهذا الفرق هو الذي يحدد الفارق بين العقوبة والتدبير الاحترازي، ففي الأخير .۷۰ یکون القصد هو مواجهة الخطورة الإجرامية وليس الإيلام، حيث قد تتخذ بعض التدابير التبي يكون فيها الإيلام ولكنه غير مقصود.

أما في العقوبة فالإيلام هو المقصود، حيث يتجه معناه إلى مقابلة الشر بالشر مثله، وهذا ما يحقق معنى الجزاء في العقوبة، وبالتالي الانتقام من الجاني وتحقيق أكبر قدر من الردع. ولكن مع التطورات الآنية لم يقصد هذا الغرض لذاته، بل تحقيقاً لأغراض تهم المجتمع منها إصلاح المحكوم

الجريمة لا يكون موضوعياً فحسب يعتمد على جسامة الماديات الإجرامية، وإنما ينبغي أن يكون كذلك شخصياً بحيث يقيم وزناً لنصيب الإدارة الإجرامية من الخطأ، والغالب أن يجمع المشرع بين المعيار الموضوعي أو الشخصي حسب نوع الجريمة»<sup>(٨)</sup>. نشأة العقوبة وتطورها:

إن العقوبة قديمة قدم الجماعة البشرية وهي «رد فعل إزاء من خالف قواعد السلوك التي تقرها الجماعة البشرية»<sup>(٤٩)</sup>. ومن هنا سنحاول معرفة معالم العقوبة في القديم وتطورها في العصر الحديث.

معالم العقوبة في المجتمعات القديمة:

تطورت العقوبة كنظام قانوني مع تطور الجماعة، فبعد أن كان الإنسان القديم يحيا بطريقة فردية بدائية، تحول فيما بعد إلى الحياة بشكل مجتمع، العائلة ثم العشيرة ثم القبيلة، ومن هنا

ظهرت الدولة كنظام قانوني مستقل للجماعة.

وسط العائلة كان رب الأسرة يمارس سلطة العقاب بشكل تأديب على أفرادها، وكانت سلطته مطلقة، إذ لم يتقيد باختيار نوع معين من العقاب ولا بتحديد مقداره، حيث قد يصل أحياناً إلى حد قتل الجاني أو طرده من العائلة، أما إذا كان الجاني من عائلة أخرى فإن الأمر يصل إلى درجة اشتعال الحروب بين العائلات، وذلك ما يسمى بالانتقام الجماعي الذي يؤدي إلى حدوث أضرار وخيمة. وبقيت سلطة التأديب مخولة في مجتمع العشيرة، فكانت الحروب تشتعل بين العشائر إن كان المجنى عليه ليس من عشيرة الجاني نفسها، وفي محاولة لتقييد الانتقام الفردي قامت سلطات العشيرة بفرض نظام القصاص وإخراج بعض الأفعال من دائرة الانتقام الفردي. أما في مجتمع القبيلة وللحد من ظاهرة الانتقام الجماعي فقد فرض نظام الدية،

مهما بلغت بساطتها، وكذا عقوبة الطرد من الجماعة.

أما تنفيذ العقوبات فاتسم بالتعذيب والتنكيل، كالإعدام الذي اتخذ صوراً عديدة ابتداء بالرجم من قبل الجماعة إلى تمزيق الجسم بشدة من الأطراف الأربعة وحتى الغلي في الزيت والـدفن حياً... إلـخ، إذ اختلفت باختلاف الجرائم وخطورة المجرمين، وأيضاً بحسب المركز الاجتماعي للمحكوم عليه. ولم تستطع الديانة المسيحية -على الرغم مما تدعو إليه من رحمة وتسامح- إلغاء طابع القسوة في العقوبات، فغاب التناسب بين الجريمة والعقوبة المقررة لها.

تطور العقوبة في العصرالحديث: فى القرن الثامن عشر بدأ النظام العقابي يتطور في مفهومه على يد فلاسفة الاجتماع وعلمائه، إذ حاولوا تخليص العقوبة من هدف الانتقام والتكفير، فبرر «جون جاك روسو» العقوبة بغرض حماية الجماعة، ومنع وموضوعه تقديم مبلغ من المال من قبل قبيلة الجاني إلى قبيلة المجنى عليه. وأصبحت الدية ذات طابع إلزامي بعد أن كانت في البداية اختيارية، أما في الجرائم العامة والماسة بأمن المجتمع فقد ظلت متسمة بالانتقام الجماعي وبالقسوة، وتحول غرض العقوبة إلى التكفير عن الذنب تفادياً لغضب الآلهة، وبالتالي أصبحت ذات صبغة دينية، فامتازت بالشدة وبتغلب الطقوس ۲۷ الدينية على إجراءات النطق بالعقوبة وتنفيذها، ومع ظهور الدولة ظلت فكرة التكفير، وامتدت الأفعال الماسة بسلطات الحاكم بعد أن استند إلى نظرية «التفويض الإلهي» لتبرير سلطاته المطلقة (٥٠)

إذن، اتسمت العقوبة في الجماعات القديمة بالقسوة والوحشية، لذا لم يتم تحديد العقوبة، وغلبت العقوبات البدنية كبتر أحد الأعضاء، والعقوبات المهينة المذلة للجاني، وقررت عقوبة الإعدام لكثير من الجرائم كالسرقات

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم

الحي بعد أن كانت تنفذ على الحيوانات والأموات، كما احتكرت السلطة التشريعية تقرير العقوبات، ولم يترك للقضاة والحكام أمر تحديدها، وأعطي للقاضي حق الإشراف على تنفيذها.

وأما الشريعة الإسلامية فقد جمعت بين كل النظريات الوضعية التي ظهرت في القرن الثامن عشر، حيث شرعت العقوبة لمنفعة الجماعة وإصلاح الأفراد وحماية المجتمع من الجريمة، فلم تسمح بأن تزيد العقوبة عن حاجة الجماعة ولا أن تقل عنها، وبالتالي تعتبر إجراء اقتضته العدالة والمصلحة معاً<sup>(10)</sup>.

۷۳

موازنة بين الشريعة والقانون: تتفق الشريعة الإسلامية مع القانون الوضعي في أن غرض العقوبة هو الحفاظ على المصلحة العامة وضمان بقاء الجماعة، ولكن مع هذا الاتفاق نلحظ تضارباً في عدة نقاط، منها: المجرم من إيذاء غيره تماشياً مع فكرة العقد الاجتماعي، ورأى «بكاريا» أن الهدف منها هو تأديب المجرم وزجر غيره، وتأثر رجال الثورة الفرنسية بهذه النظريات فطبقوها في قانونهم الصادر عام ۱۷۹۱م، ومن هنا ظهرت فكرة تحديد العقوبة، وفكرة التناسب بينها وبين جسامة الجريمة؛ لـذا اختفت العقوبات القاسية، واستبدلت العقوبات البدنية بالعقوبات السالبة للحرية، وحددت الجرائم المقررة لها عقوبة الإعدام على سبيل الحصر فيما يمس بالحياة أساساً، وشمل التطور تنفيذ العقوبة إذا تجردت من البشاعة ومن التمييز بين المحكوم عليهم، وغلب على العقوبات السالبة للحرية الطابع الإنساني الهادف للإصلاح والتأهيل بعد أن كان الهدف منها الإيلام والانتقام من الجاني، كما ظهرت فكرة شخصية العقوبة، إذ الجاني وحده مَن يتحمل نتيجة فعله، ولا يمتد الأمر إلى أسرته ومعارفه، وانحصرت في الإنسان

عقوبتها، مما يفقد فكرة العقاب قىمتھا ٣ - رجحت القوانين الوضعية حق المجتمع في العقاب، ولم تهتم بحق المجنى عليه. بينما اتجهت الشريعة الإسلامية إلى حق الضحية في تحقيق الجزاء العادل على من ظلمها، وكذا حق الجماعة في الحياة الآمنة الخالية من آثار الجريمة.

٤ - توسع الحكم بعقوبة الحبس في عدد من الجرائم في القانون الوضعي، وذلك يبعد الجاني عن مظاهر الحياة وعن كل عمل، مما يسبب تعطيلاً لبعض القوى التي من المفروض أن تسخر لخدمة المجتمع، وبثاً لروح العداوة بين المجرم والمجتمع. أما الشريعة الإسلامية فلم تقرر عقوبة الحبس إلاَّ في حالات معينـة، وتعزيـراً على بعض الأمور (٥٣).

إن في القانون «ما يبرر العقوبة ليس هو ما فيها من منفعة للمجتمع من حيث حمايته من الذنب وردعه وجعله لغيره،

 ١ - حرصت الشريعة الإسلامية على حماية الأخلاق، وتشددت في هـذه الحمايـة، فكانـت أكثـر شـمولاً وتوسعاً في الجرائم المعاقب عليها، عكس القوانين الوضعية التي أهملت بعض المسائل الأخلاقية، فلم تعاقب مثلاً على شرب الخمر إلّا في حالات معينة كالقيادة في حالة سُكر، بينما عاقبت الشريعة الإسلامية شارب الخمر مهما تعددت الصور والحالات؛ وذلك ٧٤ حفاظاً على الأخلاق والفضائل، وهـذا يرجع أساساً إلى أن الشريعة الإسلامية في تشريع العقوبة ترجع إلى الدين، في حين إن القانون يرجع إلى الواقع والعرف والعادات.

۲ – قامت العقوبة في الشريعة الإسلامية على أساس المساواة بينها وبين الجريمة، فكانت العقوبة من جنس الجريمة؛ وذلك للقضاء على فكرة الثأر. أما القانون فلم يتجه إلى فكرة التساوي إلَّا حديثاً، ومع هذا تبقى العديد من الجرائم التي لا تتساوى مع

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم

الشريعة الإسلامية هو الله( الله عنه) المشرع للأديان.

٦ – الشريعة الإسلامية من عند الله( عَلَيْ) والقوانين الوضعية من صنع البشر، ولا يصح ولا يجب ولا يعقل أن نعقد مقارنة بين الخالق ( على )، والمخلوق. وحيث إن الأفعال والتصرفات تأخذ صفات المصدر؛ فإن الشريعة الإسلامية تكون كاملة مكتملة خالدة صالحة لكل زمان ومكان على مر الدهور وكرّ العصور، فهي كاملة بكماله (علا)، خالدة بخلوده. أما القوانين الوضعية فهي تحمل صفات البشر وطبائعهم، فهي ناقصة منقوصة بنقص الإنسان، مؤقتة بحياته وظروفه، ومحددة بقصر نظره وعصره (٥٥).

٧ - القوانين الوضعية مؤقتة،
 وضعت لمرحلة معينة وظروف معينة،
 وصع تغير الظروف والعلاقات بين
 الجماعات البشرية، فالحياة متغيرة
 متطورة، بينما القوانين الوضعية
 المفروض فيها الثبات، ولذلك فهي

وإنما العقوبة عمل تقتضيه العدالة المجردة الخالصة من كل اتجاه نفعي، وعلى ذلك يكون العقاب من قبيل الواجب الخلقى الذي يحقق العدالة بين الناس، وفي هذا العقاب إرضاء للعدالة في ذاتها، ولكن البناء الاجتماعي يقوم على أساس تشابك المصالح والمنافع، فكان من حماية المصالح أن يكون القانون حامياً للمصالح الثابتة، والعقوبة تقوم بهذه الحماية، وفيها معنى العدالة بالمساواة بين الجريمة والعقاب، ومقدار ما يتحمله الجاني من تبعات، والمأخوذ عـن الشـريعة عـدم التناسب، فهـي لا تساوي الجريمة وإن كانت مع ذلك نافعة رادعة بلا شك، فجانب الردع فيها أوضح من جانب التناسب بين الجريمة والعقاب»<sup>(٥٤)</sup>.

٥ – ومن حيث التعريف نجد أن
 وجه الاختلاف الأساسي هو أن مصدر
 القوانين الوضعية البشر، بينما مصدر

vo 🔰

ثابتة تحكم متغيرا، وبالتالي فهي تساير التطورات والتغيرات في المجتمعات، وبالتالي فهمى مشوبة بالنقصان وغير مكتملة الأركان. بينما الشريعة الإسلامية وضعها خالق الزمان والمكان، الذي بيده مجريات الأحداث والواقع والوقائع، فهمي لـذلك تساير التغييرات والتطورات التي تحدث في المجتمعات البشرية، كما أنها تستوعب المستجدات المستقبلية التي يمكن أن ۲۷ تحدث في المجتمعات البشرية<sup>(٢٥)</sup>.

٨ - نصوص الشريعة الإسلامية تتصف بالمرونة والعموم، بحيث تتسع لحاجات الجماعة على مرّ الدهور، وتستوعب التغييرات والتطور، كما أن قواعد الشريعة الإسلامية ونصوصها لها من السمو والارتفاع لدرجة أنها لا يمكن أن تتأخر في أي زمان ومكان، أو تنخفض عن مستوى الجماعة البشرية.

٩ – إن الشريعة الإسلامية وضعت لتنظيم البشر وتوجيههم؛ لـذلك فهي

دين وقانون، فالجماعة البشرية خاضعة للشريعة الإسلامية. بينما القوانين الوضعية وضعت لتنظيم الجماعة؛ لذلك فالقانون الوضعي تابع للجماعة وخاضع لها ولتطوراتها (٥٧).

١٠ -الجزاء في الشريعة الإسلامية في الدنيا والآخرة. بينما الجزاء في القوانين الوضعية دنيوى فقط. إن الشريعة الإسلامية تتصل قوانينها بقانون المسلك الإنساني العام، وأحكامها تتفق مع قانون الأخلاق والفضيلة، وعقابها دنيوى وأخروى، فالأفعال الظاهرة يعاقب عليها بعقوبة دنيوية، والأفعال غير الظاهرة يكون عقابها أخروي أمام الله ( عَلا )؛ لـــذلك اتصــلت الشـريعة الإسلامية بالضمير الإنساني والوجدان، واتصال الحكم المدنيوي بالضمير الديني يشعر الإنسان أنه في رقابة مستمرة من ربه سبحانه وتعالى، وذلك يعد أهم مانع نفسي وروحي من الجرائم، مما جعل مرتكب الجريمة سراً يذهب إلى الرسول الشَلْة ويطلب

منه أن ينفذ عليه العقوبة ويقيم عليه الحد، بوازع من ضميره وحسه الإيماني الذي خلقه ونماه فيه الخالق سبحانه وتعالى، بخلاف القوانين الوضعية فإن المجرم إذا لم يكتشفه أحد أفلت من العقاب وازداد ضراوة، وإذا دخل السجن مدة طويلة أو قصيرة فإنه يزداد خبرة في الإجرام، فالعقوبات في القوانين الوضعية غير مانعة للجريمة (٥٨).

إذن، فالعقوبات في القرآن الكريم والشريعة الإسلامية تعمل على منع الجريمة بأربع طرق هي<sup>(٥٥)</sup>:

أولاً: التهذيب النفسي وتربية الضمير، فقد هذب الإسلام النفس الإنسانية بالعبادات من صلاة وصوم وزكاة وحج للبيت الحرام، مما يجعل العبد المسلم أليفا مؤتلفا، يرى نفسه من ومع وإلى الجماعة التي يعيش في وسطها وكنفها، وبالتالي فهو يعمل لصالحها وعلى حمايتها حتى من نفسه.

ثانياً: تكوين رأي عام فاضل عماده وأساسه الأخلاق الفاضلة الكريمة؛ لذلك دعت الشريعة الإسلامية إلى الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ويسود بذلك خلق الحياء في المجتمع الإسلامي، والحياء إحساس قوي بالقيود النفسية التي جعلت الجماعة وما يرضيها مكاناً في النفس الإنسانية، مما يجعل الشخص يحس بسلطان الرأي العام على نفسه؛ ولذلك حتَّ الإسلام على الحياء، ودعا إليه النبي النبي

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم

ثالثاً: العقوبات الزاجرة والمانعة والرادعة، فالعقوبة رادعة للمجرم زاجرة لغيره، والغاية من العقوبة في الشريعة الإسلامية أمران: حماية الفضيلة وحماية المجتمع من أن تتحكم فيه الرذيلة، والثاني: المنفعة العامة ومصلحة الناس، فالفضيلة والمصلحة وإن كان يبدو بينهما خلاف إلّا أنه ظاهري، بل هما متلازمان، فلا فضيلة من دون مصلحة، ولا مصلحة

vv

من دون فضيلة، بل إن كثيرا من علماء الأخلاق يعدّون مقياس الفضيلة أو الخير هو المصلحة الحقيقية من دون هوي.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

رابعاً: العقوبة شفاء لغيظ المجني عليه، وليست للانتقام، فشفاء غيظ المجني عليه وعلاجه له أثره في تهدئة نفس المجني عليه، فلا يفكر في الانتقام، ولا يسرف في الاعتداء، وبالتالي تنتشر الجريمة وتتفشى في المجتمع، بالإضافة إلى الحفاظ على الكليات الخمس السابق بيانها، ويعدّ ما سلف خير مانع للجريمة.

فالشريعة الإسلامية تتميز عن القوانين الوضعية بالكمال والسمو والمرونة والدوام والثبات والاستقرار، ويرجع ذلك إلى أنها منزلة من الله ( الذي يتصف بالكمال والسمو والقدرة والدوام.

والخلاصة:

ثمة كلمة لا بدَّ منها تخاطب عقول الشباب، وهي أن قوة إيمان الشاب ورسوخ العقيدة الإسلامية في نفسه ووعيه هي الأساس في تحديد مساراته في الحياة، ووقايته من الانحرافات والشذوذ، والبقاء على الطريق والشدوذ، والمام مغريات الحياة وعواصفها، ومواجهة المخططات المشبوهة التي تستهدف تخريب عقول الشباب من أجل تقويض المجتمع الإسلامي وانحلاله وهدم أسسه.

فالإيمان يمد الشاب بالقوة اللازمة للصمود والمواجهة، والتحمل والصبر على المكاره، ومقاومة الشهوات، وحب المتع الدنيوية، بهدف الحصول على مرضاة الله تعالى، والفوز بوعده وجزائه للصابرين، وتجنب معصية الله تعالى، وارتكاب المحرمات، والخوف من عقابه تعالى، وليكن شعار الشاب المسلم: (ومَن يَتَق اللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَخْرَجًا (الطلاق: ٢). ٧٨

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم

النتائج والتوصيات: ١ - الانحراف مخالف للفطرة والعقل، ولكنه ليس مخالفاً للإرادة والطبيعة الإنسانية، وبالانحراف يخلد الإنسان إلى الأرض، وبالاستقامة يملك قدرة العروج إلى درجات الملائكة، ويأخذ به السمو الروحي والإيماني إلى أعلى الدرجات، وتلك هي فطرة الله التي فطر الناس عليها.

۲ - ظهرو ظهرة الجنوح
 والجريمة بسبب التفكك الأسري وسوء
 التربية؛ لذا على الآباء والأمهات
 الاهتمام بالأبناء ومتابعتهم أولا بأول.

٣ - إن مسؤولية إصلاح المجتمع
 ليست مسؤولية العلماء والموجهين
 خاصة، بل مسؤولية كل أبناء المجتمع،
 علماء دين ومربين، أساتذة وموظفين،
 أكاديميين وغيرهم.

٤ - ويجب لمنع الانحراف تربية الأبناء تربية صالحة، وتعليمهم أمور دينهم لتقوية الوازع الديني، واستخدام العقوبة عندما تكون ضرورة للردع.

٥ - إن مهمة الإصلاح ليست
 موجهة للمنحرفين خاصة، بل هي
 للصالحين والمنحرفين، للخيرين
 والفاسدين، فللمنحرف الإصلاح
 والتقويم، وللصالح التشجيع والحث
 على التأثير وعدم التأثر.

۱۰ ⊣لشرباصي، د. أحمد، موسوعة أخلاق القرآن. ۱۱ -الصدوق، محمد بن على بن الحسين بن موسى بن بابويه: (من لا يحضره الفقيه) – (المقنع). ١٢ –الطبرسي، أبو على الفضل بن الحسن أمين الدين الطبرسي، مجمع البيان في تفسير القرآن. ١٣ - العاملي، محمد بن الحسن الحر، وسائل الشيعة. ١٤ - العياشي، محمد بن مسعود بن محمد بن عياش، تفسير العياشي. 10 - القاسمي، ظافر، نظام الحكم في الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية. ١٦ - القرشي، باقر شريف، النظام السياسي في الإسلام. ۱۷ –القمى، أبو الحسن على بن إبراهيم، تفسير القمي. ۱۸ – القمى، عباس، سفينة البحار. ۱۹ ⊣لکلینے، محمد بن یعقوب، الكافي.

المصادر والمراجع: القرآن الكريم. ۱ - ابن قدامة، المغنى. ۲ أبو زهرة، محمد، الجريمة والعقاب. ٣ -أبو زهرة، محمد، الجريمة والعقوبة في الفقه الإسلامي،٢/العقوبة. ٤ -الأشهب، د. أحمد، المسؤولية الجنائية في الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية. ٥ - الأعرجي، د. زهير، النظرية ۱۰ الاجتماعية في القرآن الكريم. ۲ البخاری، محمد بن إسماعیل، صحيح البخاري. ۷ الترمذي، محمد بن عيسي بـن سـورة بن موسى بن الضحاك السلمي، سنن الترمذي. ٨ -الحراني، أبو محمد الحسن بن على بن الحسين بن شعبة، تحف العقول عن آل

 ۹ الشاذلي، فتوح عبد الله، شرح قانون العقوبات/القسم العام.

الرسول.

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم HAR ۲۰ -الهندي، علاء الدين على المتقى بن حسام الدين الهندي البرهان فوري، كنز ٢١ -عودة، عبد القادر، التشريع الجنائي الإسلامي مقارناً بالقانون الوضعي. ٢٢ -مسلم، أبو الحسين بن الحجاج بن مسلم بن ورد بن كوشاذ القشيري النيسابوي، صحيح مسلم. ٢٣ -مطهري، مرتضى، العدل الإلهي، مؤسسة أهل البيت، بيروت، لبنان، ١٤٠٨هـ ۸١

العمال.

١١- ظ: أحمد الشرباصي، موسوعة أخلاق القرآن، دار الرائد العربي، بيروت، لبنان، ط۲، ۱٤۰٥هـ–۱۹۸۵م، ۲۲. ١٢- ظ: مرتضى مطهرى، العدل الإلهى، مؤسسة أهل البيت الليه، بيروت، لبنان ، ۱٤۰۸هی ٤٦–٤٧. ١٣- الحديد: ٢٥. ١٤-الأعراف: ٢٩. 10-النحل: ٩٠. 13- الحج: ٤٥. ١٧- ظ: مرتضى مطهري، العدل الإلهي، ٤٨. ۸-۷ - الشمس: ۷-۸. 19- مرتضى مطهري، العدل الإلهي، ٧٧. ۲۰ – البقرة: ۱۷۹. ٢١- النساء: ٩٢. ٢٢- مرتضى مطهري، العدل الإلهي، ٧٨. ۲۳–م. ن، ۷۹. ٢٤- المائدة: ٣٨. ٢٥- أحمد الشرباصي، موسوعة أخلاق القرآن، ٧٠. ٢٦-النحل: ٩٠.

الهوامش: ١- ظ: الراغب الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن (ت٤٢٥هـ)، ٢٢٨. ٢- النساء: ٤٦. ٣- ظ: أبو بكر محمد بن الحسين بن دريد الأزدى (ت٣٢١هـ)، ترتيب جمهرة اللغة، JYAV ٤- البقرة: ٧٥. ٥- ظ: لويس معلوف، المنجد في اللغة، 🖌 ط۳۵، مادة (حرف). ٦- ظ: عبد العظيم نصر المشيخص، الانحرافات الاجتماعية مشكلات وحلول، ط١، ١١. ٧- عدنان الدوري، الانحراف الاجتماعي (دراسة في النظريات والمشكلات)، مطبعة ذات السلاسل، الكويت، ط1، ۱۹۹۱م، ١٥. ٨- سليم نعمة، سيكولوجيا الانحراف، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر، بيروت، ۱۹۸۵م، ۳۲. ۹- الشمس: ۷-۱۰. ۱۰ – يو سف: ۵۳.

٨٢

معالجة الانحراف الاجتماعي في القرآن الكريم

٣٨- ظ: باقر شريف القرشي، النظام السياسي في الإسلام، بيروت، دار التعارف للمطبوعات، ط٣، ١٩٨٢م، ٢١٠. ٣٩- ظ: محمد سليم العوا، أصول النظام الجنائي الإسلامي، دار المعارف، مصر، ط١، ۱۹۷۹م، ۱۲۲. ٤٠- ظ: أحمد الأشهب، المسؤولية الجنائية في الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية، طرابلس، ليبيا، نشر جمعية الدعوة الإسلامية، ط ۱، ۱۹۹٤م، ۲۹. ٤١- ظ: محمد سليم العوا، أصول النظام 🚺 الجنائي الإسلامي، ١٣٤. ٤٢- ظ: زهير الأعرجي، النظرية الاجتماعية في القرآن الكريم، ط1، قم، إيران، ١٩٩٤م. ٤٣- ظ: عبد القادر عودة، التشريع الجنائي الإسلامي مقارنا بالقانون الوضعي، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ١٩٨٥م، ٢٠/١. ٤٤- ظ: م. ن، ٢٨/١. 20– ظ: فتوح عبد الله الشاذلي، شرح قانون العقوبات القسم العام، ديوان المطبوعات الجامعية، ٢٠٠١م، ٢٠٥.

٤٦- ظ: م. ن، ٢٠٦.

۲۷- الممتحنة: ۸ ٢٨- البخاري، صحيح البخاري، دار الجيل، بيروت، لبنان، (د. ت)، ۱۹۹/۹، باب الحدود، ورواه مسلم في صحيحه، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٧٧م، ٤٧/٢. ٢٩- ظ: محمد أبو زهرة، الجريمة والعقوبة في الفقه الاسلامي، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٩٩٨م، ٢٦٤. ٣٠- ظ: الحر العاملي، وسائل الشيعة، ۱۸۲/۲۸، <del>۲</del>۱. ٣١- المائدة: ٤٥. ۳۲- المائدة: ۸ ٣٣- النساء: ٥٨. ٣٤- ظ: حسين الحاج حسن، النظم الإسلامية، بيروت، المؤسسة الجامعية للدراسات، ۲/٤٩٦. ٣٥- الري شهري، ميزان الحكمة، ١٩٢/٨؛ الحر العاملي، وسائل الشيعة، ١٥٨/١. ٣٦- ظ: ظافر القاسمي، نظام الحكم في الشريعة والتاريخ الإسلامي، السلطة القضائية، .297/7 ۳۷- م. ن.

٤٧- ظ: فتوح عبد الله الشاذلي، قانون العقوبات، ٢٠٦. ٤٨- ظ: م. ن، ٢١٢. ٤٩- ظ: فتوح عبد الله الشاذلي، قانون العقوبات، ۲۱۷. ۵۰ م. ن، ۲۲۰. ٥١- أحمد الأشهب، المسؤولية الجنائية في الشريعة الإسلامية والقوانين الوضعية، ٤٧. ٥٢- عبد القادر عودة، التشريع الجنائي، .177 ٥٣-ظ: م. ن، ١٣٤. ٥٤- ظ: عبد القادر عودة، التشريع الجنائي، .100 00-ظ: م. ن. ٥٦- ظ: فتوح عبد الله الشاذلي، شرح قانون العقوبات/القسم العام، ٤٤. ٥٧– فتوح عبد الله الشاذلي، شرح قانون العقوبات/القسم العام، ٤٥. ٥٨– م. ن. ٥٩- محمد أبو زهرة، الجريمة والعقوبة في الفقه الإسلامي، ١٤-١٧.

٨٤



الخلاصة:

لا شك أن الهدف من خلق الإنسان هو معرفة الله وعبادته، ولا بد للإنسان في مسير العبودية أن يسلك سلوك تهذيب نفسه، وكما هو معلوم من أن هدف بعثة النبي رَعْلَيْكَ هو إتمام مكارم الأخلاق.

بعد تقديم شرح لمفهوم النفس، والأخلاق، وتزكية النفس وتهذيبها، وتبيين أهمية هذه المسألة، تطرقنا في ^^ المذا المقال إلى ذكر شروط تزكية النفس، وعوامل هذه التزكية، ومراحلها. ففي ذكر الشروط والعوامل الخاصة بتزكية النفس استندنا إلى الكتاب والسنة، وفي شرح مراحل تزكية النفس المبتنية على الآيات القرآنية والأحاديث بلحاظ التقدم والتأخر اتبعنا أسلوب الشيخ نصير الدين الطوسمي في كتابه (أوصاف الأشراف).

وذكرنا فى مقالتنا أن الإيمان والصدق والإخلاص هي من أهم

شروط تزكية النفس، وأن التوبة والعمل الصالح ومحاسبة النفس والتقوى من أهم عوامل تزكية الـنفس. وذكرنا أن مراحل تزكية النفس عبارة عين: الخلوة، والتفكر، والخوف والرجاء والحزن، والصبر والشكر، والشوق والمحبة، والمعرفة واليقين، والسكون والتوكل، والرضا والتسليم، والتوحيد والاتحاد والوحدة، ومقام الفناء.

المصطلحات الرئيسة: التزكية، التهذيب، النفس، القرآن.

المقدمة:

إن الأوضاع المضطربة والمؤسفة التي تحيط بالإنسان قد ألقت به في عالم مضطرب، وجعلته يواجه أزمات معنوية وتراجع في الأخلاق. وإن تزايد مظاهر الفساد والانغماس في الشهوات ألقت بضلالها على شخصية الفرد وجعلتها شخصية قلقة مهزوزة. إن المجتمعات البشرية -بحسب ظاهرها-متحضرة ومتطورة، ومن حيث الأخلاق والإنسانية تسير نحو فساد وتفسّخ کامل.

إن ما نشعر بنقصه بشدة في هكذا مجتمعات هي الأخلاق والمعنويات. ومن جانب آخر فإن الإنسان بطبعه وفطرته يطلب السعادة، ومن أجل الوصول إلى ذلك فليس أمام الإنسان سوى تزكية النفس وتهذيبها على وفق ما دعا إليه الأنبياء وأولياء الله، وفي ذلك يصرح القرآن الكريم بقوله تعالى: ﴿وَالشَّمْس وَضُحَاهَا \* قَـدْ

أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسِّاهَا ﴾<sup>(۱)</sup>.

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

وفي آيات أخرى يتحدث القرآن عن فلسفة بعثة النبي صَاطِيْهُ بِأَنْهُا تهدف إلى تربية الإنسان وتزكيته فيقول تعالى: هُوَ الَّذي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسـولًا مِنهُم يَتلو عَلَيهم آياتِهِ وَيُرزَكّيهم وَيُعَلِّمُهُمُ الكِتابَ وَالحِكمَةَ وَإِن كانوا مِن قَبلُ لَفي ضَلال مُبين﴾<sup>(٢)</sup>. والنبي الأكرم وتلقيه يصرح أيضا بفلسفة بعثته قـائلا: (إنـي بعثت لأتمـم 🌗 مكارم الأخلاق) (٣).

> وقد شبّه الإمام على التلكة الأدب وفضائل الأخلاق بالنسبة إلى حياة الإنسان كالزرع الذي لا يسقى فيفقد اخضراره ورونقه ولا يؤتى ثماره، قال الطُّلَةِ: (إن بذوى العقول من الحاجة إلى الأدب كما يظمأ الزرع إلى المطر)(٤).

> وسنتناول في هذا البحث على نحو الاختصار شروط تزكية النفس، وعوامل التزكية ومراحلها.

سابقة البحث: إن الإسلام يعد الأخلاق أحد أركانه المهمة؛ لذا نرى القرآن الكريم يتحدث عن الأخلاق في مواضع مختلفة، وبسبب تلك الأهمية القصوى التبى أعطاها الإسلام للأخلاق نرى أتباع الإسلام -ومفكريه عليي الخصوص-قد أولوا الأخلاق اهتماما بالغا. ففى مجال (علم الأخلاق) صنّف علماء الإسلام ومتكلموه مؤلفات كثيرة، فقد بحث متكلمو الإسلام -وبالأخص المعتزلة منهم- الأخلاق من زاوية عقلية، وكان اعتبار العدل الإلهي من الأصول الخمسة عند المعتزلة نتيجة أفكار فلسفية أخلاقية؛ لأن العدل عند أكبر المذاهب الفلسفية الأخلاقية يقع في مقدمة الفضائل، وكذلك أفلاطون وأرسطو يعدونه الفضيلة الكاملة.

وأول من كتب في علم الأخلاق هو إسماعيل بن مهران بن أبي نصر السكوني من علماء القرن الثاني، حيث ألف كتابا تحت عنوان (صفة المؤمن

إيضاح المسألة: فمي زمننا الحاضر توصلت المجتمعات البشرية إلى تطور صناعي وتكنلوجي، ولكنها قد أصبحت أمام مآزق أخلاقية وروحية وثقافية. فهذه المجتمعات البشرية -بحسب ظاهرها-متحضرة ومتطورة، ولكنها من حيث الأخلاق والإنسانية تسير نحو فساد وتفسّخ كامل. وبما أن (النفس الإنسانية) تتفاعل مع مختلف عوامل المجتمع الثقافية والاجتماعية، وتتأثر بالزخمارف الدنيويمة الكاذبم، وبالوساوس الشيطانية، وتصطبغ بصبغة شيطانية، وتبتلي بمختلف الرذائل الأخلاقية، فسؤالنا الأساسي في بحثنا هـذا هـو: هـل هناك طريـق تسـلكه المجتمعات لتتحرر من هذه المآزق الأخلاقية والروحية؟.

٩.

والفاجر). وأول عالم إسلامي بحث الأخلاق من جهة عقلية صرفة هو ابن مسكويه (المتوفى عام ٤٢١ هجري)، حيث وضع كتابا سماه (تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق)، وموضوعه السعادة.

وكذلك الغزالي وهو من كبار علماء الكلام والصوفية (٤٥٠–٥٠٥) كتب في الأخلاق، ويعد كتاب (إحياء علوم الدين) أهم كتبه في الأخلاق وعلوم الدين، وله كتاب آخر ألفه باللغة الفارسية سماه (كيمياى سعادت)، حيث يتطرق في أغلب كتابه إلى الأخلاق.

وألّف الشيخ الخواجة نصير الدين الطوسي (٥٩٧- ٢٧٢) كتابه المعروف (أخلاق ناصري)، ويشتمل على ثلاثة فصول في الحكمة العملية وهي: (الأخلاق، وتدبير المنزل، وسياسة المدن). والملا محسن الفيض الكاشاني (المتوفى عام ١٠٩١) ألف كتاب (المحجة البيضاء في إحياء الإحياء)،

وهـو كتـاب ألفـه فـي تنقـيح كتـاب الغزالي (إحيـاء علـوم الـدين)، وكانـت أغلب أبحاثه في الأخلاق.

تزكية النفس ومراحلها فى القرآن الكريم

وكتب المولى محمد مهدي النراقي (المتوفى عام ١٢٠٩) كتابه في الأخلاق وسماه (جامع السعادات)، وقد تضمن جانبين: عقلي وديني وعملي، وكتبه بأسلوب خاص، حيث بدأ بالكلام حول نفس الإنسان وقواه وغرائزه، ونسب كل فضيلة أخلاقية إلى إحدى قوى النفس، وكل رذيلة نسبها إلى إحدى غرائز النفس، ومن ثم تطرق إلى تعريف كل واحدة من الفضائل الأخلاقية، وتعريف رذائل القوى النفسانية.

ومن بعده ألف المولى أحمد النراقي (المتوفى ١٢٤٤هجري) كتاب (معراج السعادة). وأما العلماء المعاصرون أمثال آية الله جوادي آملي وآية الله مصباح اليزدي وآية الله مكارم الشيرازي فقد ألفوا في هذا المجال تحت عنوان (الأخلاق في

القرآن). وكذلك ألف آية الله السيد كاظم الحسيني الحائري كتابا أخلاقيا سماه (تزكية النفس)، تضمن أربعة فصول بالنحو الآتي: 1-بحث علمي في تزكية النفس. ٢- بحث عملي لتزكية النفس. ٢- مباحث عملية. ٤- مباحث المثبطات والمحفزات.

إيضاح المفاهيم: نتطرق هنا إلى تعريف أهم المفاهيم التي وردت في البحث من قبيل: التزكية، التهذيب، الأخلاق، والنفس. التزكية: التهذيب، الأخلاق، والنفس. التزكية: ومصدرها الزكاة بمعنى الطهارة، والنماء والبركة<sup>(0)</sup>، ويقول المصطفوي: والنماء والبركة<sup>(0)</sup>، ويقول المصطفوي: المتن السالم. وذلك كإزالة رذائل الصفات عن القلب، وتنحية الأعمال السيّئة عن برنامج الحياة الإنسانية)<sup>(٢)</sup>، وقال الطريحي: (التزكية تعني التنقية

97

من الأخلاق السيئة النابعة من شرور النفس والكلام والغضب، والحسد، والبخل، والجاه، وحب الدنيا)<sup>(٧)</sup>. التهذيب:

قـال الفيروز آبادي في تعريف التهذيب: (التطهير والنقاء والتخليص وإزالــة الشـيء الزائــد)<sup>(٨)</sup>، وقـال الطريحي: (تهذيب الشيء تنقيته، رجل مهـذب، أي مطهر الأخلاق)<sup>(٩)</sup>، وقال أحمد بن فارس: (هـذب كلمة تـدل على تنقية الشيء مما يعيبه)<sup>(١٠)</sup>، وقال ابـن منظـور: (وأصـلُ التهـذيب تَنْقِيةُ الحَنْظَل من شَحْمِه ومُعالجَةُ حَبِّه حتى تذهبَ مَرَارَتُه ويَطيبَ لآكله)<sup>(١١)</sup>.

كلمة الأخلاق أخذت من مادة (خ-ل-ق)، فإذا جاءت بضم الخاء فهي تستعمل بمعنى الطبع والسجايا، والخلق هو الاعتقاد والطبع، وحقيقته هي الصورة الباطنية للإنسان التي هي النفس وأوصافها. وقال ابن منظور: (الخُلُقُ بضم اللام وسكونها وهو الدِّين تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

والطبع والسجية وحقيقته أنه لصورة الإنسان الباطنة وهي نفْسه وأوصافها ومعانيها المختصة بها بمنزلة الخَلق لصورته الظاهرة وأوصافها ومعانيها ولهما أوصاف حسنة وقبيحة)<sup>(١٢)</sup>، وقال ابن مسكويه: (الخلق: حال للنفس داعية لها إلى أفعالها من غير فكر ولا روية)<sup>(١٣)</sup>.

النفس:

استعملت مفردة (النفس) في كلام العرب بمعنيين، الأول: بمعنى الروح، والثاني: بمعنى شيء، مثل قتل فلان نفسه. يقول أبو بكر الأنباري: (من اللغويين من سَوَّى النَّفْس والرُّوح وقال هما شيء واحد إلا أن النَّفْس مؤنثة والرُّوح مذكر، قال: وقال غيره الروح هو الذي به الحياة، والنفس هي التي بها العقل)<sup>(١٢)</sup>.

وذكر العلامة الطباطبائي للنفس ثلاثة استعمالات وهي:

۱-لفظ الـنفس -علـى مـا يعطيـه التأمـل فـى مـوارد اسـتعماله-ونفـس

الإنسان معناه هو الإنسان، ونفس الحجر معناه هو الحجر، فلو قطع عن الإضافة لم ىكن له معنى محصل، وعلى هذا المعنى ىستعمل للتأكىلا اللفظي كقولنا: جاءني زىلد نفسه، أو لإفادة معناه كقولنا: جاءني نفس زىلا. ٢- وكذلك شاع استعمال لفظها في شخص الإنسان خاصة، وهو الموجود المركب من روح وبدن.

٣- ثم استعملوها في الروح
الإنساني؛ لما أن الحياة والعلم والقدرة
التي بها قوام الإنسان قائمة بها، ومنه
قوله تعالى: أخرجوا أنفسكم اليوم
تجزون عذاب الهون (<sup>(0)</sup>).

والذي نقصده من النفس في بحثنا هذا (تزكية النفس) هو المعنى الذي ذكره العلامة الطباطبائي، وهو روح الإنسان.

شروط تزكية النفس: كما أن الإنسان يحتاج في سفره المادي إلى أمور تعد ضرورية لسفره، فكذلك الحال بالنسبة للسير والسلوك

٩٣

للإنسان وفجأة يتغير، أم بسبب فكر يقوده إلى الحق ويقرر أن يسلك الطريق، لكنه ليس له ثبات، وهناك عوامل تلقى في نفسه الندم على اتخاذ هذا القرار.

وبناء على ذلك فإن مجرد الإيمان وحده غير كاف للتزكية، بل على السالك أن يصل إلى مرحلة الثبات في اعتقاده وإيمانه؛ لذا فمن بين جميع الصفات التي ذكرتها الآيات (٢٤-٢٧) من سورة إبراهيم الشَكْ (للشجرة الطيبة) و(الشـجرة الخبيثـة)، وردت مسـألة الثبات وعددم الثبات بشكل أكثر: ﴿كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابتٌ وَفَرْعُهَا فِى السَّمَاء ﴾ (١٩)، ﴿كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُنَّتْ مِنْ فَوْق الْأَرْضِ مَا لَهَا مِـنْ قُرَار ﴾ (٢٠).

ومن جهة اجتماعية لا يتحقّق أي تقدّم في البرامج إلّا في ظلّ الثبات، ولهذا السبب نجد المخرّبين يسعون في تدمير الاستقامة، ولا نعرف المؤمنين

المعنوى، فهو بحاجة إلى شروط عدة لابد من إحرازها، وهي: ۱- الإيمان: الإيمان هو الإذعان والتصديق بشيء بالالتزام بلوازمه، فالإيمان بالله في عرف القرآن التصديق بوحدانيته ورسله واليوم الآخر وبما جاءت به رسله مع الاتّباع (١٦)؛ ولذا نجد القرآن كلما ذكر المؤمنين بوصف جميل أو أجر جزيل شفع الإيمان بالعمل الصالح ٩٤ كقوله: ﴿من عمل صالحا مـن ذكـر أو أنثى وهو مؤمن فلنحيينه حياة طيبة ﴾(()، وقوله: ﴿الـذين آمنـوا وعملوا الصالحات طوبي لهم وحسن مآب (((() فحقيقة الإيمان ليس العلم فقط، بل على الإنسان أن يسلم نفسه لله، ويعزم على العمل بلوازم ذلك العلم.

٢- الثبات:

الشرط الآخر من شروط التزكية هـو الثبات والاستقامة، سواء كان هذا الثبات على أثر حالة انجذاب تحصل

الصادقين إلّا من خلال استقامتهم وثباتهم في مقابل الحوادث الصعبة<sup>(٢١)</sup>. ٣-النية:

إذا كان الإنسان ثابت القدم فمن الممكن أن يقوم بعمله وهو خالٍ من الروح، وروح العمل هي النية، فالنية تمد العمل بالروح؛ لذا كان العمل بمنزلة البدن والنية بمنزلة الروح فيه، وإن العمل بلا روح كالجسد الميت لا يرجى منه أي أمل، وكما قال رسول الله مَنْ يُنْ الما وي الكيل امرئ ما

فالثقافة الإسلامية ومدرسة أهل البيت تعطي للنية القيمة والدور الأساسي، حتى اعتبرت نية المؤمن لعمل الخير أفضل من العمل نفسه، كما جاء في الحديث: (نية المؤمن خير من عمله)<sup>(٣٣)</sup>.

٤-الصدق:

قــال تعــالى فــي كتابــه الكــريم: (وكونوا مع الصـادقين)<sup>(٢٤)</sup>، وقـال تعالى: (من المؤمنين رجال صــدقوا

ما عاهدوا الله عليه <sup>(٢٥)</sup>، وقال الإمام الصادق الشيد لأحد أصحابه: (انظر ما بلغ به علي الشيد عند رسول الله فالزمه، فإن عليا إنما بلغ عند رسول الله ما بلغ بصدق الحديث وأداء الأمانة)<sup>(٢٦)</sup>.

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

والصدق يطلق على معان مختلفة، وعلى الإنسان كسبها، أما معاني الصدق فهي: (الصدق في الحديث، والصدق في الوعد، والصدق بمعنى الاستقامة والرسوخ). ٥- الإخلاص:

من خلال نظرة إجمالية في آيات القرآن الكريم نرى أن الإخلاص في الاصطلاح القرآني إشارة إلى نقاء قلب المسلمين وسلامة اعتقاداتهم من العقائد الباطلة، فإخلاص المسلمين في أنّهم قد تبرّؤوا ممّا يدّعيه اليهود من التشبيه، والنصارى من التثليث، قال وقال: فَوَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ (<sup>٢٧)</sup>، وقال: فوأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ كلّ ما وقال: ما تعالى التّبرّي عن كلّ ما دون الله تعالى (<sup>٢٩)</sup>.

فمما ورد على لسان العرفاء في هذا الشأن أنهم قالوا: إذا أراد الشخص أن يكون له سير ملكوتي فإن أول منازل ذلك السير هو التخلية، وإذا أراد الوصول إلى أول منزل في العرفان فمقدمته التوبة من الذنب (٣١)، قال تعالى: ﴿وَإِذَا جَاءكَ الَّــ فِينَ يُؤْمِنُـونَ بِآيَاتِنَا فَقُلْ سَلاَمٌ عَلَيْكُمْ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَن عَمِلَ مِنكُمْ سُوءًا بجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِن بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَّحِيمٌ ﴾ (""، وفي آية أخرى تتكلم بوضوح يقول تعالى: إِلاَّ مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِـلَ عَمَـلاً صَالِحًا فَأُوْلَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَـيِّئَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (٣٣).

إن الرفق في هذه الآية أكثر من الآية الأولى؛ لأنه سبحانه يقول: ألق السلام للمذنبين وقل: إن الله أوجب على نفسه أن يغفر الذنوب. وفي الآية الأخرى قال تعالى أكثر من ذلك، فقال سبحانه: ﴿يُبَدِلُ اللَّهُ سَيِّئَاتِهِمْ

مفهوم الإخلاص: مفهوم الإخلاص عند علماء الأخلاق هو أن لا يقصد الإنسان في عبادته سوى الله سبحانه، وأن لا يكون له قصد آخر. يقول الإمام الغزالي في تعريف (الإخـلاص): (الخـالص هـو الذي ليس له نصيب في نفسه، بل لله تعالى وحسب، كما قال رسول الله حينما سئل: ما هو الاخلاص؟، قال: (أن تقول ربى الله ثم تستقيم كما ٩٦ أمرت)؛ لـذا قيل: ليس هناك شيء أصعب من الإخلاص) (٣٠). عوامل تزكية النفس: إن تزكية النفس عملية لها مراحل وعوامل خاصة، وفيما يأتى نستعرض هذه العوامل: ۱-التوبة:

مما لا شك فيه أن التوبة وترك الذنوب هي من العوامل المؤثرة جدا في تقوية الروح، وهي عامل مساعد في مجاهدات النفس، وهي مؤثرة أيضا في تقوية الإرادة في السير إلى الله. تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

حَسَـنَاتٍ»، والـذي يفيـد ظاهر قولـه: (يبدل الله سيئاتهم حسنات)، وقـد ذيلـه بقوله: (وكان الله غفورا رحيما) أن كـل سيئة منهم نفسها تتبدل حسنة<sup>(٣٤)</sup>. ۲-الإنابة:

قال تعالى: ﴿وَأَنِيْبُوا إلى رَبِّكُمْ وَأَسْلِمُوا لَـهُ مِـنَ قَبْـلِ أَن يَـأْتِيَكُمُ الْعَذَابُ ثُمَ لا تُنصَرُونَ <sup>(٥٣)</sup>. فالفرق بين الإنابة والتوبة أن التائب يرجع من خوف العقوبة، وصاحب الإنابة يرجع استحياء لكرمه<sup>(٣٦)</sup>.

وفي آيات أخرى يقول تعالى: ووازُلْفَتِ الْجَنَّةُ لِلْمُتَّقِينَ غَيْرَ بَعِيدٍ \* هَذَا مَا تُوعَدُونَ لِكُلِّ أَوَّاب حَفِيظٍ مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبَ وَجَاء مَنْ خَشِيَ الرَّحْمَن بِالْغَيْبَ وَجَاء بِقَلْب مُّنيب \* ادْخُلُوها بِسَلَامٍ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُلُودِ <sup>(٧٧)</sup>، فعبارة (من خشي الرحمن بالغيب) إشارة إلى أنّهم على الرغم من عدم رؤيتهم الله بأعينهم، إلاّ أنّهم يؤمنون به عن طريق آثاره والاستدلال بها، فيؤمنون إيماناً مقروناً بالإحساس بتحمّل المسؤولية<sup>(٣٨)</sup>.

٣- العمل الصالح: إن تأكيد القرآن على (العمل الصالح) احتل مساحة واسعة في آيات القرآن الكريم وبشكل ملحوظ جدا، حيث ذكر القرآن الكريم لفظ (العمل الصالح) سبعين مرة وبتعبيرات مختلفة مثل: (العمل الصالح)، (عمل صالحا)، (عملوا الصالحات)، وما شابه هذه العبارات. وإن هذا الاستعمال المتكرر وبمختلف العبارات من قبل القرآن يشير إلى أن اهتمام الإسلام بمسألة (العمل الصالح) لا يقل عن اهتمامه بالإيمان؛ لأن العمل الصالح هو المؤشر والدال على وجود الإيمان في القلوب، وهو الباعث على تجلى الإيمان في كافة مجالات الحياة، فالإيمان بدون (العمل) وتحمل المسؤولية يصبح كالشجرة غير المثمرة التي تنفع لحطب النار فقط (٣٩).

ويطلق العمل الصالح على العمل الذي يكون على وفق العقل والمنطق وقانون الشرع، ويخلو من كل شائبة،

9V

والنظرات، ﴿وَوَضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَال هَذَا الْكِتَاب لا يُغَادِرُ صَغِيرةً وَلَا كَبيرةً إِلاَّ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا عَمِلُوا حاضِرًا وَلا يَظْلِمُ العمل للخلاص من الأوضاع المؤسفة، وفي هذه الدنيا يحاسبون نواياهم وسلو كهم محاسبة دقيقة. و-التقوى:

وصف القرآن الكريم التقوى بأنها عامل سعادة الإنسان وفلاحه، وأكد كثيرا على رعايتها، فقال سبحانه: فذلك الكتاب لاريب فيه هدى للمتقين <sup>(٣٤)</sup>، وذكرت كلمة (تقوى) واشتقاقاتها في القرآن الكريم نحو واشتقاقاتها في القرآن الكريم نحو مورد ذُكرت دون ذكر متعلقها مثل: (والعاقبة للمتقين)، و(فإن الله يحب المتقين)، وفي (٨٥) موردا ذكر سبحانه متعلق التقوى بألفاظ مثل (الله) و(رب)، أو ذُكرت بضمير بعبارات نحو: (واتقوا ورياء، وعجب، ولا يكون نابعا عن اتباع هوى ورغبة، ولا نقص فيه، وهو مقبول عند العقلاء، ويليق بمقام عبودية الواحد الأحد. إن سعادة البشرية ورقيها يتحقق في ضوء العلم والعمل الصالح. ٤-المحاسبة:

(محاسبة النفس ومراقبتها)

يقال: إن مرتبة المحاسبة تأتي من بعد التوبة، فإن الإنسان بعد توبته عليه أن يشرع بمحاسبة نفسه؛ لكي لا تواجه توبته بالانكسار، والمحاسبة مؤثرة في دوام التوبة<sup>(.)</sup>.

ولكن يبدو أن التوبة والمحاسبة كل واحد منهما مؤثر في الآخر، فالتوبة تؤدّي إلى المحاسبة، والمحاسبة تؤثّر في دوام التوبة، ويؤكد السيد الحائري على هذا المعنى فيقول: (والواقع أنّ التوبة والمحاسبة تتفاعلان فيما

إن عبادَ الله اليقظين متنبهون لهـذه المسألة، وهي أن الله يراقبهم، وبعد أمد قصير سيحاسبهم على أقـل الخطـوات ٩٨

تزكية النفس ومراحلها فى القرآن الكريم

فالمؤمن المتقي هو من يجعل الله نصب عينيه في جميع أعماله ويسلكها بدقة تامّة بنحو يستجلب رضا الله، ويكون على انتباه كامل لئلّا يرتكب أعمالاً تستتبع سخط الله وعدم رضاه<sup>(63)</sup>.

٦- الزهد:

عرف الزهد بأنه ترك المحرمات والشبهات، وبعبارة أخرى: عدم الاكتراث بالدنيا. وعلى الرغم من أن القرآن لم يذكر الزهد بمعناه الاصطلاحي، ولكن بعض الآيات دلت على محتواه، كقوله تعالى: (لكيْلَا على محتواه، كقوله تعالى: (لكيْلَا تأسَوْا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلَا تَفْرَحُوا بِمَا آتَكَاكُمْ (<sup>73)</sup>. ويقول الإمام الصادق الله: (ليس الزهد في الدنيا بإضاعة المال، ولا بتحريم الحلال، بل الزهد في الدنيا أن لا تكون بما في يدك أوثق منك بما في يد الله عز وجل)<sup>(٧3)</sup>. الله) أو(واتقوا ربكم). وفي ثلاثة موارد ذُكر متعلقها وهو (يوم القيامة)، وجميعها وردت في سورة البقرة، ففي آيتين يقول تعالى: ﴿واتقوا يوما لا تجزي نفس عن نفس شيئا﴾<sup>(٤٤)</sup>.

إن للتقوى مفهوما واحدا في موارد مختلفة مع متعلقات متنوعة، وبعبارة أخرى: يوجد في جميع الموارد نوع من الخوف دائماً في (التقوى)، ولكن له عوامل متنوعة هي: التأمّل في تعرض السعادة إلى الخطر، أو الابتلاء بالشقاء والتعاسة، أو التفكّر في العذاب الإلهـي الذي يرتبط بالنفس بواسطة واحدة؛ لأن العذاب يسبّب شقاء النفس وتعاسة الإنسان، أو التدبر في اليوم الذي يتوجه فيه العذاب إلى الإنسان ويسبّب شقاءه ويرتبط به بواسطتين. ولكن كما قلنا: إن جميع هـذه الأمـور تنتهـى بـالخوف من الله، حاكم ذلك اليوم، وعامل ذلك العذاب، ومسبّب ذلك العقاب. وعليه ترجع كلّ موارد التقوى التي تترتب على هذه المخاوف إلى اتقاء الله أخيراً.

99

أن يبعث ويتحمل مسؤولية الرسالة، كان يعتزل الناس لعدة أيام ليتعبد في غار حراء، يقول الإمام على الطَّيْهِ واصفا ذلك: «وَلَقَدْ كَانَ يُجَاوِرُ في كُلّ سَنَةٍ بِحِرَاءَ، فَأَرَاهُ وَ لأَ يَرَاهُ غَيْرِي»<sup>(٥٠)</sup>. ٢- التفكر: بما أن الأخلاق هي سير باطني، والباطن يتحرك بإدراك وعمل داخلي؛ لذا فإن أول خطوات السالكين لطريق الحق تبدأ بالتفكر، فالتفكر عبارة عن سير باطنى أو حركة من المقدمات إلى النتيجة، ومن المعلوم إلى المجهول(٥١). إن التفكر بمثابة جناحين للنفس، بهما تحلق في عالمها القدسي، وبمثابة مركب للروح في سفرها إلى وطنها الأصلى، وبواسطة التفكر تتكشف ظلمة الجهل وتزاح حجبه، وتتألق أنوار العلم وتنكشف أسراره؛ لـذا مدحته الآيات وأثنت عليه الروايات والأخبار ورغّبت فيه (٢°، يقول سبحانه: ﴿أُوَلَــمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ مَا خَلَقَ اللَّهُ

مراحل التزكية: في هذا الفصل من المقالة نتطرق إلى مراحل سير العرفاء وسلوكهم، على وفق كتاب (أوصاف الأشراف) لنصير الدين الطوسي. ١- الخلوة: الخلوة عبارة اختلاء العبد في مكان خالِ عن جميع المشاغل والمؤثرات، سواء كانت محسوسات ظاهرية أو باطنية، ويفضي بهمومه إلى الله، ··· وينقطع عن جميع الأشياء، وتجلب لـه الأنس بالله والوحشة من غيره (٤٨). وأفضل أوقات الخلوة هي في أعماق الليل، كما ورد في قوله تعالى مخاطبا رسوله الكريم: ﴿ يَا أَيُّهَا الْمُزَّمِّلُ قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (٤٩). فالإنسان في حياته اليومية يخوض في كثير من الأعمال حاله حال من يسبح

في البحار ويواجه الأمواج، فالانغماس

بالمسائل الاجتماعية، والانشغال

بالمؤثرات لا ينسجم مع الخلوة، وكما

هو معروف عن سيرة النبي رَابِكُله قبل

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

دون الطاقة، والوعد بالثواب الجزيل على العمل الحقير القليل، وتسخيره لهم ما في السموات والأرض وما بينهما، وذلك يدعو الإنسان إلى البر والعمل به، والرغبة في الطاعات والانتهاء عن المعاصي<sup>(٥٥)</sup>.

٣- الخوف والحزن:

الحزن قد يكون بمعنى التوجّع على ما فات ممّا يقبل التدارك بمثل القضاء أو التوبة أو نحو ذلك، وأخرى يكون بمعنى التأسّف على الممتنع كما في قوله تعالى: (ولا على الذين إذا ما أتوك لتحملهم قلت لا أجد ما أحملكم عليه تولّوا وأعينهم تفيض من الدمع حَزِناً أن لا يجدوا ما ينفقون)<sup>(٥٥)</sup>.

1.1

ولا يخفى أنَّ الحزن بالمعنى الذي يشلّ الإنسان عن العمل الاجتماعي، وعن الانشراح مع إخوانه المؤمنين، ويوجب انقباضه عن الناس، وانقباض الناس عنه، إنّما يناسب أهل العرفان الكاذب. أمّا العارف الصحيح فحزنه يكون كامناً في قلبه<sup>(٥٧)</sup>. السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُّسَمَّى <sup>(٣٥)</sup>. ويكفي التفكر سموا أن القرآن قد ذكر أحدى صفات أهل جهنم وهي عدم تفكرهم، حيث قال تعالى: ووَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ <sup>(٤٥)</sup>. ويكون التفكر أحيانا في الحسنات والسيئات، وتارة يكون في صفات الله وأفعاله.

فأما القسم الأول: فيفكر فيه الإنسان في حسناته، هل هي تامة أو ناقصة؟، وهل هي موافقة للسيئة أو مخالفة لها؟، خالصة عن الشرك والشك أو مشوبة بهما؟. فيدعوه هذا التفكير -لا محالة-إلى إصلاحها وتدارك ما فيها، وكذا إذا تفكر في سيئاته وما يترتب عليها ذلك إلى الانتهاء عنها وتداركها بالتوبة والندم.

وأما القسم الثاني: فهو التفكر في صفات الله وأفعاله، فمن لطفه بعباده إحسانه إليهم بسوابغ النعماء، والتكليف

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

فعلى المؤمن أن لا يفارقه ذكر الله وخوفه في جميع الأحوال، كما قال تعالى في كتابه الكريم: (تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا وَمِمَّا رَزَقْنَاهُمْ يُنفِقُونَ (<sup>٨٥)</sup>.

الرجاء هو ارتياح القلب لانتظار ما هو محبوب عنده، ولكن ذلك المحبوب متوقع، ولا بد أن يكون له سبب، فإن كان انتظاره لأجل حصول -أي تحقق - أكثر أسبابه فاسم الرجاء عليه صادق، وإن كان ذلك انتظارا من انخرام -أي انعدام - أسبابه واضطرابها فاسم الغرور والحمق عليه أصدق من اسم الرجاء<sup>(٥)</sup>.

إن عالم الخلق قائم على الجذب والدفع، وإن هاتين القوتين المختلفتين هما بمثابة الشمس في العالم الكبير، وبمثابة بناء ذرة في العالم الصغير، يحكمان في العالم الصغير والكبير وينظمانه. وكذلك الحال في وجود والخوف عبارة عن تألم القلب وتحرقه بسبب تصور أمر هو آت. وذكر علماء الأخلاق للخوف ثلاثة عناصر وهي: العلم، والحال، والعمل. فالعلم يراد منه العلم والاطلاع على شيء يسبب حدوث أمر مكروه، كان يرتكب شخص جريمة ما، وإذا كان لديه علم بأن أجهزة الأمن قوية ويمكن أن تلقى عليه القبض في أي حين، ففى هذه الحالة يصبح العذاب <u>انا</u> والألم قرينا لقلبه، وهذا هو الخوف. فهذا العلم يكون سببا لتحرق القلب وألمه وخوفه. ونتيجة هذا الحال يقدم الإنسان على أعمال لائقة؛ ليكون مستحقا للعفو والصفح.

إن الخوف من الله يكون أحيانا بسبب معرفة الله وصفاته، وأحيانا يكون ناشئا عن كثرة ارتكاب المعاصي، وأحيانا يكون بسبب كل ذلك إضافة إلى معرفة عيوب النفس وعظمة الله تعالى وجلاله.

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

الإنسان، فهناك قطبان عظيمان في وجوده هما النفس والعقل، وهما يمثلان القوة الدافعة والقوة الكابحة، ومن خلال تعادل نشاط هاتين القوتين يتبلور نضج الإنسان وتكامله، فمن أسس التربية وقواعد التكامل مسألة (الرجاء) و(الجوف). وهما بمثابة قوتين حاكمتين على عالم الخليقة، أو بمثابة قطبين حاكمين على وجود الإنسان ومؤثرتين في حياته بشكل كامل.

إن دور الرجاء في حياة الإنسان هـو إيجاد الأمل والجد في الحركة، ودور الخوف هو ردع الإنسان عـن الأعمـال الضارة.

٥- الصبر:

الصبر هو (حبس النفس ومنعها) و(الامتناع)، وعندما تقول العرب: (قتل فلانا صبرا)، يعني: حبسه حتى مات<sup>(١٠)</sup>، قال تعالى: ﴿وَاصْبرْ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ يَد عُونَ رَبَّهُم بَالْغَ دَاةِ وَالْعَشِيِّ يُريدُونَ وَجْهَهُ وَلا تَعْد عُيْنَاكَ عَنَّهُمْ ﴾<sup>(١١)</sup>، ومعنى (اصبر نفسك) أي

احبس نفسك معهم ولا ترغب عنهم إلى غيرهم (٦٢). ونظرا للمعنى الدقيق للصبر في القرآن، والأمور المكدرة المتعددة والمختلفة التي يواجهها الإنسان، فإن مساحة الصبر ودائرته هي أوسع مما في ذهن الناس. فمجالات الصبر عبارة عن: الصبر على بلايا الدنيا، والصبر على متطلبات النفس ورغباتها، والصبر في مقام طاعة الله، والصبر في سبيل تبليغ الدين، والصبر في ساحة الحرب، الم والصبر في معاشرة الناس. فعلى الإنسان في جميع هـذه الميادين أن يكون صابرا، حتى تتهيأ له أرضية تهذيب النفس. ٦-الشكر:

، «مسطر. وحقيقة الشكر إظهار النعمة، كما

أن الكفر الذي يقابله هو إخفاؤها والستر عليها، وإظهار النعمة هو استعمالها في محلها الذي أراده منعمها، وذكر المنعم بها لسانا وهو الثناء وقلبا من غير نسيان، فشكره تعالى على نعمة

أولا: العلم بالمراد، وثانيا: إن المراد هـو كمـال للمريـد، وثالثـا: إن المـراد بالفعل ليس باختيار المريد<sup>(٦٦)</sup>.

إن السالك إذا لم يعلم بشيء لم تتعلق إرادته به، وكذلك إذا كان يعرفه ولكن يجهل كمال المراد فلا يمكنه أن يكون مريده، وإذا كان يعرف المراد ويعرف كماله، ولكن المراد عنده ولم يفقده، فهنا أيضا لا محل المفقود)، فما عند السالك وما هو بين يديه ليس مراده ومطلوبه، وليس هو ما يطلبه السالك، بل يعشقه، وحينما يبدأ الشخص سيره وسلوكه، ويعترضه في طريقه مانع، وإرادته يصاحبها فراق المراد، حينها سيدخل قلبه شوق مؤلم، وهنا هو مشتاق وعليه أن يصبر، فكلما كان الشوق أكثر كان الصبر أصعب، وكلما كان الشوق أقل كان الصبر أسهل. فإذا حصل السالك على أثر لمحبوبه نتيجة لسلوكه الطريق، فسيجد محبة مطلوبه، وبناء على هذا تكون

من نعمه أن يذكر عند استعمالها، وتوضع النعمة في الموضع الـذي أراده منها ولا يتعدى ذلك، وإن من شيء إلا وهو نعمة من نعمه تعالى، ولا يريد بنعمة من نعمه إلا أن تستعمل في سبيل عبادته، وعلى هذا فشكره المطلق من غير تقييد وذكره تعالى من غير نسيان وإطاعته من غير معصية، وقد بان أن الشكر المطلق هو أن لا يذكر العبد شيئا وهو نعمة إلا وذكر الله معه، ولا <u>١٠٤</u> يمس شيئا وهو نعمة إلا ويطيع الله فيـه، وكما قال تعالى: ﴿وَآتَاكُم مِّن كُلِّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِن تَعُدُّواْ نَعْمَـتَ اللَّـهِ لاَ تُحْصُـــوهَا إنَّ الإنسَـــانَ لَظَلُـــومُ كَفَّارٌ ﴾ (١٣). فشكره على نعمته أن يطاع فيها ويذكر مقام ربوبيته عندها (٦٤). ٧- الإرادة:

وهي إحدى مراحل السير إلى الله، وقد عدها بعضهم أولى مراحل السير<sup>(٦٥)</sup>. فإذا لم تتعلق إرادة الإنسان بشيء فإنه لا يقدم عليه، وتقوم الإرادة على ثلاثة أركان: تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

الثاني: أن تدرك بعض كمالات المحبوب والوصول إليها، وأن نعلم إجمالا أن هناك كمالات أخرى لم تدرك ولم يتوصل إليها. إذن، فالشوق إلى إدراك تلك الكمالات كالذي له معشوق وقد رأى وجهه، ولكنه يتمنى أن يرى شعره وسائر محاسنه.

ولا شك أن أعلى مراتب الشوق هي الشوق إلى الله سبحانه وإلى لقائه، وبما أن الأمور الإلهية لا نهاية لها، وما تكشف للعرفاء هو بعض منها، وما خفي وانستر عنه لا حد له، فإن تحقق شوق العباد إلى الله تبارك وتعالى أمر لا ريب فيه؛ لأن الشوق لا يتصور إلا إلى المحبوب، ولا شك في ثبوت ذلك في الآيات والأخبار، قال تعالى: (فمن كان يرجو لقاء ربه فليعمل عملا

۹- الحب:
الحب للشيء عبارة عن الميل إليه
والالتذاذ به، وهو فرع معرفة ذلك
الشيء<sup>(١٩)</sup>. فإن معرفة الشيء تكون

المحبة على إثر وصول المحبوب والمراد.

إذن، في منازل السير تأتي الإرادة أولا، ومن بعدها يأتي الشوق، ومن ثم المحبة.

٨- الشوق:

عندما تبلغ الإرادة أوجّها تصل إلى مرحلة الشوق<sup>(١٧)</sup>. والشوق عبارة عن الميول والرغبة إلى شيء في غيابه، والاشتياق إلى شيء لابد أن يكون لنا إدراك له أو سمعنا وصفه، فإن الشيء الذي لم نرة ولم نسمع بأوصافه لن يكون لدينا شوق إليه، وكذلك الشخص الذي وصل إلى محبوبه، ودائما هو بين يديه موجود، ففي هذه الحالة لا يمكن تصور الشوق. وعليه فإن الشوق مختص بشيء يدرك، وهذا جهة، ومن جهة أخرى لا يدرك، وهذا ممكن بأحد الوجهين:

الأول: أن يكون ذلك الشيء واضحا نسبيا، ولكنـه لـيس لـه وضوح كامـل، ويحتاج إلى إيجاد كماله.

عن معرفة فقط تكون مصحوبة بالملل والتراخي، فقد جاء في كتاب مصباح الشريعة: (ألا وإنَّك لـو وجـدت حـلاوة عبادة الله، ورأيت بركاتها، واستضأت بنورها، لم تصبر عنها ساعةً واحدةً ولو قُطّعت إرباً إرباً)<sup>(٧١)</sup>.

وخلاصة القول: إن الإيمان الكامل هو الذي وصل إلى درجة الحب، كما جاء في حديث الإمام الصادق الشكاد: (وهل الإيمان إلا الحبُّ والبغض، تُمَّ تلا هذه الآية: ﴿حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الأيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ والْفُسُوقَ والْعِصْيَانَ ﴾) (٧٢). ١٠- المعرفة:

يرى المحقق الطوسمي في كتابه (أوصاف الأشراف) أن الحب يمثل محور سلسلة الفضائل الأخلاقية، ويقول: إن الحب يكون مع تصور الرحمة في المحبوب، فتورث الرجاء والأمل، وتصور هيبته تورث الخشية منه، وبتصور عدم الوصول يورث الشوق، وبتصور استقرار الوصول يكون أحيانا عن طريق الحواس، ومرة تكون عـن طريـق القلـب. ومعرفـة أي شـيء كلما كانت أقوى وأعمق، كان حب الشيء أقوى وأعمق. مراتب الحب:

١ -إذا كانت الطاعة على أساس المعرفة فقط، فإنك ستتخلف عن المقصود؛ لأن الفساق مع معرفتهم بالله والآخرة لكنهم يعصون الله. ولكنها إذا كانت على أساس الحب وبأعلى <u>١٠٦</u> مراتبه فلن يكون فيها أي تخلّف.

٢ - الطاعة التي تقوم على أساس الحب ستكون طاعة الأحرار، وإذا كانت قائمة على أساس المعرفة فقط فستكون عبادة العبيد والمرتزقين. وكما قال الإمام على الشَّلَةِ: (إنَّ قوما عبدوا الله رغبة فتلك عبادة التجّار، وإنّ قوما عبدوا الله رهبة فتلك عبادة العبيد، وإنّ قوما عبدوا الله شكرا فتلك عبادة الأحرار) (٧٠).

٣ -الطاعة التي تأتي نتيجة الحب تكون طاعة بلـذة، والطاعـة التـي تـأتي

الأنس، وبتصور الإفراط في الأنس يكون الانبساط، وبتصور الثقة يكون التوكل، وبتصور أن كل شيء يصدر من الله هو حسن يكون الرضا، وبتصور العجز والضعف في النفس والكمال في المحبوب يكون التسليم (٧٣).

ولكن بعضهم يرى أن المعرفة هي المحور في سلسلة الفضائل الأخلاقية لا الحب، فمعرفة أن الله له رأفة ورحمة، وكرم وعفو، فهذه المعرفة تورث الأمل في النفس، وعندما نعلم أن الله لــه غضـب، ونـار ويعاقـب العاصين، فبهذه المعرفة تتكون أرضية الخوف في النفس (٧٤).

فمن قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِن بَنى آدَمَ مِن ظُهُـورهِمْ ذُرِّيَّـتَهُمْ وَأَشْهَدَهُمْ عَلَى أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتَ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (٥٧)، يُفهم أن الله قد أخذ من جميع البشر إقرارا بربوبيته، وأن هذا الأخذ للإقرار بمعنى أن جميع البشرية -باقتضاء الخلقة الخاصة بنوعهم- هم مطلعون وعارفون بوجود الله تعالى

وربوبيته، ولكن بسبب إفراطهم في ميولاتهم الفطرية التي أودعها الله فيهم، قد حجبت فطرة معرفة الله فيهم، وأصبحوا غافلين عن المعرفة الفطرية. ولكن لا شك أن الإنسان بعقله يمكنه إزالة كل الترددات والشكوك عن نفسه، فتعود له معرفته الفطرية. ١١- اليقين:

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

اليقين هو نوع علم يأتي من بعد الاستدلال ومن بعد زوال الشك؛ لذا لم يوصف الله سبحانه بلفظ اليقين (٢٧). فاليقين أن يرى الأشياء كلها بقضها وقضيضها من مسبب الأسباب ومالك الرقاب، ولا يلتفت إلى الوسائط، بل يرى الوسائط كلها مسخرة لأمر الله وحكمه، وإذا علم ذلك وتحقق ما هنالك حصل له الوثوق بضمان الله للرزق، فيقطع طمع قلبه عما في أيدي الناس، ويعلم أن ما قدر له سيساق إليه، ثم أن يغلب على قلبه المعرفة بأن الله مطلع عليه في كل حال، عـالم بسـرائره وخبير بضمائره، ومشاهد لهواجس

أساس القسط والعدل، وأفعاله لا تخلو من الحكمة؛ لذا ىصل إلى نتيجة وهي أنه إذا سلّم نفسه إلى الله ففي ذلك نفعه، وحينها يسلّم نفسه إلى الله وتتحصل له الطمأنينة، كما قال تعالى: ألاً بذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ((//). آآلاً بذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ ((//).

وهو أحد مراحل السير والسلوك، فالشخص الذي ليس له خبرة في عمل ما أو ليس له قدرة إنجازه، يتخذ وكيلا له. وكذلك الإنسان بدون العلم الذي أعطاه الله له، فلا خبرة ولا قدرة له على إنجاز الأعمال. إذن، فلا بد أن يتكئ قلبه على المبدئ الخبير القدير، وأن ينقطع عن غيره.

وبناء على هذا فإن تهيئة الأسباب لا يتنافى مع توكل القلب، بشرط أن لا يعتمد الإنسان على الأسباب، وأن يكون سكونه واطمئنانه بالله، ولا ينسى أن الله قادر على أن يوصله إلى مراده بدون تلك الأسباب من حيث لا يحتسب، وهو قادر على أن يجعل هذه ضميره وخفايا خواطره، فيكون متأدباً في جميع أحواله وأعماله مع الله تعالى<sup>(٧٧)</sup>. وقد ذكر أن لليقين ثلاث مراتب وهي: أولا- علم اليقين: وهي أن الإنسان يحصل على الإيمان بواسطة استدلالات مختلفة، كالشخص الذي يشاهد الدخان فيؤمن بوجود النار.

۱۰۸ فیها الفرد إلى مرحلة المشاهدة،
 کالذی یشاهد النار بعینه.

ثالثا- حق اليقين: وهي كالذي دخل النار ولمس حرارتها، واتصف بصفات النار. وهذه المرحلة هي أعلى مراتب اليقين.

١٢- السكون:

إن السالك حينما يصل إلى مرحلة اليقين يتحقق لـه السكون، ولا يخل بسكونه أي شيء؛ لأنه يشاهد أن مالك عالم الوجود الله جل وعلا، وبما أنه عادل وحكيم، فهو يسير العالم على

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

الأسباب لا فائدة فيها، وفاقدة لأثرها الطبيعي.

إن الله يمـــد الإنسـان المتوكـل بإمـدادات غيبيـة تفـوق الأسـباب الطبيعية، وما فوق العلل المادية، وظاهر قوله تعالى: ﴿ومن يتوكـل علـى الله فهو حسبه ﴾، يفهمنا بهكذا إمداد<sup>(٢٩)</sup>. الرضا:

الرضا عبارة عن سرور العبد من الحق تعالى شأنه وإرادته ومقدراته<sup>(٨٠)</sup>. وهو ترك الاعتراض والسخط<sup>(٨١)</sup>. قال تعالى: ﴿رضي عينهم ورضوا عنه﴾<sup>(٢٢)</sup>.

واعتبر بعض العلماء أن الرضا هو أول مرحلة في المسالك الخاصة، وأصعبها في المسالك على العامة<sup>(٨٣)</sup>. وبعضهم يستنتج أن مقام الرضا أعلى من مقام الصبر؛ لأن الصبر من منازل العامة، لذا قال العرفاء: إن الرضا هو من آثار الحب ولوازمه<sup>(١٤)</sup>.

فلا منافاة بين مقـام الرضـا، والـدعاء والسعي؛ لأنه علاوة على الترغيب في

الدعاء والسعى، فكذلك تحدثت الآيات والروايات كثيرا عن مقام الرضا وفضيلته. 10-التسليم: المراد من التسليم أنَّ كلَّ ما ينسبه السالك إلى نفسه يُفوِّض أمره فيه إلى الله سبحانه <sup>(٨٥)</sup>. وهذه المرتبة هي أيضاً أعلى من مرتبة الرضا؛ لأن في مقام الرضا يكون (طبع) السالك محفوظا، أي أنه وصل حالة أن يقول: (أرضى ما يرضاه). أي أن ما يريده الله ويفعلـه هـو مورد رضاي، وفي مرحلة التسليم لا توجد مطالب للسالك، ويقول لله: (اللطف ما تفكر به، والحكم ما تأمر ب، لا أن يقول: (إن ما يريده الله ويفعله هو مورد رضاي)<sup>(۸۱)</sup>.

فالمؤمن ليس أنه لا يضيق صدره بسبب الحوادث فحسب، بل ليس له مطالب قبال ذلك ويعلن إذعانه. فإذا كان قلبه باختياره، فله أن يتمنى أمانيه. ولكن إذا كان قلبه تحت سلطة الله فحينها لاشيء في اختياره كي يتمنى

1.9

وجود مالك يملك شيئا سوى الله. (فلا تدع مع الله إلها آخر)<sup>(٩)</sup>، فإذا اعتقد الشخص بأنه لا مالك غير الله، فبالطبع لن يعتقد بنفسه بأنه يملك شيئا. وعليه فلا يقول: إن سلمت للحق، فإذا قال السالك: (هذه الروح عارية سأردها إليه يوم أرى وجهه)، معنى ذلك أنه ما زال يعتقد بنفسه مالكا لنفسه، ولكنه إذا علم أنه (لايملك لنفسه نفعا ولا ضرا ولا موتا ولا حياة ولا نشورا)، حينها يعرف أن قول: (لا اله إلا الله) هو قول مطلب عميق، يتكلم به الخلص من

وعندما يصل السالك إلى مرتبة التوحيد يدرك أنه لم يعط الله شيئا؛ لأنه ماكان يملك شيئا حتى يعطيه لله، وهناك يتبين له الفقر المحض. ١٧-الاتّحاد:

الاتّحاد مرحلة أعلى مرتبة من التوحيد، وهذا ليس معناه أن (العبد) يصبح شيئا واحدا مع (مولاه)، فالاتّحاد بهذا المعنى محال، وهكذا اعتقاد

أمانيه. وكما قال تعالى: ﴿فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُـمَّ لاَ يَجـدُواْ فِـى أَنفُسِـهمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَـيْتَ وَيُسَـلِّمُواْ تَسْلِيمًا ﴾ (٨٧). ١٦- التوحيد: إن مقام التسليم لا يعدّ المقام الأخير بالنسبة للسالكين إلى الله، وإنما يليق بالسالك أن يبلغ مقام التوحيد، فالشخص في هذه المرحلة -وهي 🛄 مرحلة: ﴿لا تجعل مع الله إلهـ آ**خـر** ﴾<sup>(٨٨)</sup> - يقـول: ليس هنـاك أحـد يملك شيئا سوى الذات المقدسة لله. بل يجب أن يقول: أيها الإنسان المكلف لا تجعل شريكا مع الله تعالى في ألوهيته وعبادته، وإنما أفرد الله بالألوهية والعبادة، فلا إلـه غيره، ولا رب سواه، ولا معبود بحق إلا هو (٨٩). إن للتوحيد مرحلتين: الأوليي: أن يقول المؤمن: (لا اله إلا الله)، ويؤمن

يفول المؤمن: (لا الـه إلا الله)، ويؤمن بذلك، ولا يرى موجودا يُعبَد غير الله. والثانية: الوحدانية، وهي أن يعتقد بعدم تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

ويصل إلى مرحلة الاتّحاد، يعني أنه يجتاز من (لا تجعل مع الله إلها آخر) (٩٤)، ويصل إلى (ولا تدعُ مع الله إلها آخر) (٩٥). بعدها يصل إلى مرحلة (وحدة الشهود) لا (وحدة الوجود). وفي هذا المقام لا يرى العارف الموجودات ولا يسمع صوتها، بل يسمع فقط صوت الذات المقدسة مباشرة، ولا يرى لغير الله سهما في الوجود. في هذه المرحلة جمىع 111 الأشياء محفوظة في مكانها، ولا يزول شيء، ولكن العارف السالك يصل إلى مرتبة لا يرى فيها سوى الله، لا أنه يـرى کل شیء ویعتبرہ مرآۃ وآیۃ للہ، بل ہو لا يرى شيئا سوى الله (٩٦). ١٩- الفناء:

> من بعد طيّ المراحل السابقة يصل السالك إلى مقام (الفناء في الله)، وفي مقام الفناء المذي هو (دار القرار) ومقصد سير السالكين وسلوك العارفين-فإن السالك لاينفي (ما سوى الله) فحسب، بل هو لايرى شيئا -ولا

باطل، ولا يعد من السير والسلوك. بل معناه أن الإنسان السالك يرى الكون كله أنه آية ومظهر للذات المقدسة، ولا يرى لنفسه سهما في الوجود، فلا يرى في كل مكان سوى أثر الله، ولا يسمع سوى صوته. قال تعالى: (وَلَا تَدْعُ مَعَ اللَّهِ إلَهًا آخَرَ لَا إلَهَ إلَّا شَيْء إلاَ يُسَبِّحُ بِحَمْدَهِ وَلَكِن لاً تَفْقَهُوَّنَ تَسْبِيحَهُمْ )

إن السالك في مرحلة الاتّحاد ينفي الأنانية عن نفسه وعن الآخرين، ولا يرى إلا واحدا، دون أن يحذف شيئا من العالم أو ينزوي، أو يزيد وينقص في الشريعة والتكليف، فقط تتغير رؤية في الشريعة والتكليف، فقط تتغير رؤية موجودون ومكلفون، وكل ذلك هو في مرآة الجمال والجلال لإرادة الحق. ما-الوحدة:

إن السالك في مرحلة التوحيد ليس لـه عمـل خـاص، بـل يـديم الأعمـال السابقة. وعندما يجتاز مرحلة التوحيـد

يرى نفسه أيضا- حتى ينفيه؛ لأن إثبات (الثابت) ونفي (المنفي) هما شيئان، وهذه التعددية والكثرة لا تنسجم مع وحدة الشهود.

إن السالك حينما يصل إلى مقام الفناء يدرك أنه فان في شهود الذات المقدسة لله فقط. وليس أنه لا يرى نفسه، بل لا يرى توحيده وفناءه أيضا. ويرى (الله) فقط والهوية الإلهية المطلقة، ويقول: (لا هو إلا هو)، وهما من الأذكار المعهودة والمعروفة، ومن علامات مرتبة السالكين لجادة التوحيد. وحينما يصل الكلام إلى مقام الفناء فهي نهاية الكلام؛ لأن في ذلك المقام لا مجال للكلام، ولا نهاية له<sup>(٩٧)</sup>.

النتائج: تقع التزكية في قمة هرم اهتمام الأنبياء، فإن أكبر همّهم هو تزكية الإنسان. وفي ظلال تزكية النفس تتحقق للإنسان حياة نقية، فلا يكون المال والمنصب والجاه شيئا مهما له،

وبالطبع فإن للتزكية شروطا وعوامل، وأهمها هي: الإيمان، والثبات، والنية، والصدق، والإخلاص. ومن أهم عوامل التزكية هي: التوبة، والإنابة، والعمل الصالح، والمحاسبة، والتقوى، والزهد. وأما مراحل تزكية النفس فهي تسع عشرة مرحلة، وهي: الخلوة، والتفكر، والخوف والحزن، والرجاء، والصبر، والشكر، والشوق، والحب، والمعرفة، واليقين، والسكون، والتوكل، والرضا، والتسليم، والتوحيد، والاتّحاد، والوحدة، ومقام الفناء.وبالطبع يكون ذلك في حال أن يتوفق السالك في اجتياز المراحل بسلام، حيث يتوجب عليه اجتناب الموانع كالغفلة، وهـوي النفس، والوساوس الشيطانية.

١٠- السبحاني، جعفر، منشور جاويد،
 قم، مؤسسة الإمام الصادق الشيد، ١٣٧٣
 ١٣٠٢ شبر، عبدالله، الأخلاق، قم، مكتبة العزيزي، ١٣٧٤
 ١٣٧٤ العزيزي، ١٣٧٤
 ١٢- الصدوق، محمد بن علي، التوحيد،

قم، انتشارات جامعة المدرسين، ١٣٩٨. ١٣- الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، قم، انتشارات إسلامي، ١٤١٧،

١٤- الطريحــي، فخرالــدين، مجمــع البحرين، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ١٤٠٣.

١٥- الطوسي، محمد بن الحسن، التبيان، بيروت، دار التراث العربي، بلا تاريخ.
١٦- الطوسي، الخواجة نصير، أوصاف الأشراف، طهران، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ١٣٧٣.
١٢- الغزالي، أبو حامد، كيماء السعادة، طهران، شركت انتشارات علمي وفرهنكي،

.177.

المصادر والمراجع: ١- القرآن الكريم. ٢- نهـ ج البلاغـة، نسـخة المعجـم المفهـرس، قـم، مؤسسة النشـر الإسـلامي، ١٤١٧هـق.

٣- الآمدي، عبد الواحد بن محمد، غرر الحكم، قمم، مكتب الإعلام الإسلامي، ١٣٦٦.

٤– ابن الفارس، زكريا، معجم مقاييس اللغة، بيروت، دار التراث العربي، ١٤٢٢.

0- ابن منظور، لسان العرب، بيروت، دار إحياء التراث العربي، ومؤسسة التاريخ العربي، ١٤١٦،

۲- الأنصاري، الخواجة عبدالله، عبدالرزاق الكاشاني، شرح منازل السائرين، طهران، انتشارات الزهراء، ١٣٧٣،

٧- جوادي آملي، مراحل الأخلاق في
 القرآن، قم، مركز نشر إسراء، ١٣٧٧.

٨- الحائري، الحسيني، كاظم، تزكية
 النفس، قم، مؤسسة الفقه، ١٤٢١-،١٣٧٧
 ٩- الراغب الأصفهاني، المفردات في
 غريب القرآن، بيروت، دار العلم، ١٤١٢

نه،

٣١- نيشابوري، عبدالكريم الشافعي، تفسير القشيري، بيروت، دار الكتب العلمية، .127.

٣٢- وهبة بن مصطفى الزحيلي، التفسير الوسيط، دمشق، دار الفكر، ١٤٢٢. ۱۸–الفیروز آبادی، محمد بن یعقبوں. القاموس المحيط، دار إحياء التراث العربي 1217

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

1۹-القمي، الشيخ عباس، مفاتيح الجنان، قم، انتشارات وفايي، ١٣٨٢. ٢٠-الكاشـاني، المـلا فـتح الله، تفسـير منهج الصادقين، طهران، مكتبة محمد حسن علمي، ١٣٣٦. ٢١- الكليني، محمد، أصول الكافي. طهران، دار الكتب الإسلامية، ١٣٦٥.

۲۲- لاهیجی، محمد بن علی شریف، تفسير لاهيجي، طهران، دفتر نشرداد، ١٣٧٣٠ ٢٣- المجلسي، محمد باقر، بحار الأنوار، بيروت، مؤسسة الوفاء، ١٤٠٤.

۲۲- مصطفوي، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، طهران، وزارة الثقافة والإرشاد الإسلامي، ١٤١٦.

٢٥- مسكويه، على بن محمد، تهذيب الأخلاق وتطهير الأعراق، قم، بيدار، ١٣٧٣. ٢٦- مظاهري، حسين، أخلاق وخودسازي، طهران، بيام آزادي، ١٣٧٥.

الهوامش:

(۱) الشمس:۹-۱۰.

(٣) البحار:٣٨٢:٦٨٦.

(٢) الجمعة: ٢.

الكريم:٤:٢٩٤.

(10) الميزان:٢٨٦:١٤.

(١٦) الميزان:٥:١٥.

(١٧) النحل:٩٧.

(۱۸) الرعد:۲۹.

(۱۹) إبراهيم: ۲٤.

(۲۰) إبراهيم:۲٦.

.0

(٦٣) إبراهيم: ٣٤.

(٦٤) الميزان: ٢٧:٤. (٦٥) مراحل الأخلاق في القر آن:٣١٥. (٦٦) أوصاف الأشراف: ١:٦٦. (٦٧) أوصاف الأشراف:٦٧. (٦٨) الكهف: ١١٠. (٦٩) أخلاق شبر:٢٩٦. (٧٠) نهج البلاغة: قصار الحكم: ٢٣٧. (٧١) البحار: ٧٠: ٩٩. (٧٢) أصول الكافي:١٢٥:٢. (٧٣) أوصاف الأشراف:٧٢. (٧٤) مراحل الأخلاق في القرآن:٣٣٩. (٧٥) الأعراف:٧٢. (٧٦) تفسير كشف الأسرار.١٥:١ (۷۷) أخلاق شبر:۳۰۲–۳۰۷. (۷۸) الرعد:۲۸. (٧٩) الميزان: ٢٥:٤. (٨٠) جنود العقل والجهل:١٤٩. (٨١) الأخلاق: شبر:٢٦٥. (٨٢) البينة: ٨. (٨٣) منازل السائرين: عبدالله الأنصاري:٥١. (٨٤) تفسير شريف لاهيجي:٧٩.

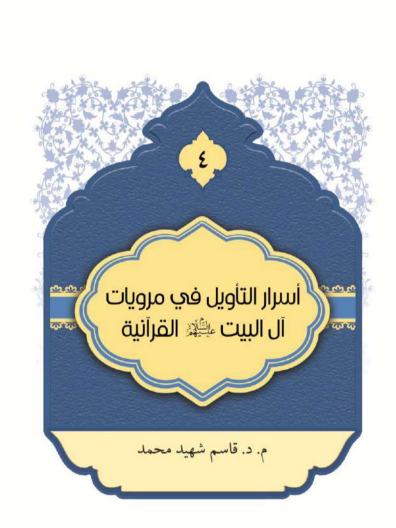
(٨٥) أوصاف الأشراف:٨٧

N.C.

117

تزكية النفس ومراحلها في القرآن الكريم

- (٨٦) أخ لاق در قررآن: جوادي
  آملي: ٣٨٣:١١.
  ٣٨٨) النساء: ٦٥.
  (٨٨) الإسراء: ٢٢.
  (٨٩) التفسير الوسيط: ١٣٣٩: ١٣٣٩.
  (٩٩) التفصص: ٨٨
  (٩٩) القصص: ٨٩.
  (٩٩) القصص: ٨٩.
  (٩٩) الإسراء: ٤٤.
  (٩٤) الإسراء: ٤٤.
  - (٩٥) القصص: ٨٨
  - (٩٦) أخلاق در قرآن: جوادي آملي.٤٠١.
    - (٩٧) المصدر السابق:٤٠٣.



أسرار التأويل في مرويات آل البيت المله القرآنية

الملخص: الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على خاتم الأنبياء والمرسلين أبي القاسم محمد وآله المنتجبين. وبعد:

فإن المتتبع لمرويات آل بيت العصمة بالله يجدها ثروة فكرية هائلة لانهاية لها، فآل البيت عليه عدل القرآن وترجمانه في مجالات الشريعة السمحاء كافة، وإذا كُتِبَ بحثٌ -في أى مجال كان-فلابد أن تكون بين أسطره عبارات منهم مؤثّرة وخلّاقة؛ لتجعل له فكرا وأصالة، فهي محور بـل مدار وكنز لا يُقدر بمقدار، وتستحق أن تُكتب بماء الـذهب وتُعطّر بعطر الياسمين، ففيها الحكمة والفكر الثاقب والعلم الوافر والعبارات الهادفة الرصينة، لا تشوبها شائبة ولا تعتريها هفوة؛ لأنها مستمدة من الوحي الإلهي. لذا يعدّ هذا البحث خطوة بارزة في إماطة اللثام عن بعض أسرار التأويل في مرويات أهل البيت القرآنية، فقد أثبت

البحث أن علوم آل البيت عليه هي علوم إلهية، وليس هنالك أي افتراق بين القرآن الكريم، وسنة الرسول وأهل بيتمايي، وإن التمسك بالموروث الفكري لآل البيت عليه هو المانع من الاختلاف في التأويل؛ لأنهم عليه المرجعية الحقّة والعين الصافية التي يجب أن يأخذ منها الجميع، وهنالك نتائج أخرى قد توصل إليها البحث، ولعلها غيض من فيض علمهم عليه، ومن الله التوفيق.

أسرار التأويل في مرويات أهل البيت القرآنية، وقد جاء مقسماً على مطالب، تناولت في المطلب الأول التأويل عند بعض علماء المفسرين، وما كان له من معانٍ لبيان أهداف التأويل، في حين ضم المطلب الثاني الأدوار التاريخية للتفسير الروائي، وقد كانت لنا وقفة مع مرويات آل البيت الشي مدار البحث، واحتوى المطلب الثالث أسباب اختلاف التأويل، فلا يشك اثنان ذوا عدل أنها كانت بسبب الابتعاد عن آل البيت الشير ومنهجهم الأصيل، واجتهدت في المطلب الرابع لبيان التطبيقات الهامة في بعض علوم القرآن، وإبراز بعض التأويلات في مرويات أهل البيت الشيخ بشكل فاعـل، وأما المطلب الخامس فقد عَرجت فيه على مقدرة آل البيت الليلاغير المحدودة في ردّهم للتأويلات الباطلة للمخالفين، ثم انتهى البحث بخاتمة بيّنت أهمّ نتائج البحث وثماره، وتلاها فهرس لروافد البحث ومصادره. المقدمة:

الحمد لله الأول قبل الإنشاء والآخر بعد فناء الأشياء، والصلاة والسلام على المبعوث رحمة للعالمين حبيب قلوبنا وطبيب نفوسنا أبي الزهراء محمد وآله الطيبين الطاهرين المنتجبين. وبعد:

فممّا أوصانا به نبينا الأعظم صَّاليُّ الله القرآن الكريم والعترة الطيبة الطاهرة من آل بيته مَرْطَقْتُه، وهما أخوان مؤتلفان وصاحبان مصطحبان، وعندما يخوض ١٢٢ الإنسان المسلم في أي بحث قرآني كان فلابد له من الرجوع إلى آل البيت الشَّيْهُ؛ فهم أبواب الله بهم يفتح وبهم يختم، وأمير المؤمنين على الطُّلَة باب مدينة علم رسول الله عَالِقَكْ، فمن أراد الولوج في أي علم كان فلابد له من الرجوع إلى على الله والعترة الطيبة الطاهرة من أئمة آل البيت الليهم؛ فهم عيبة علم الله تعالى وترجمان و حبه.

ولذا شرعت بهذا البحث الـذي يعـد خطوة بارزة في إماطة اللثام عـن بعـض أسرار التأويل في مرويات آل البيت الملكم القرآنية

وختاما أسال الله تعالى التوفيق في هذا العمل، إنه ولي التوفيق.

المطلب الأول: التأويل عند علماء المفسرين: عندما يُذكر التأويل في مرويات أهل البيت الشَّلَمُ القرآنية فلابد من ذكر على الشَّلَةِ، فهو في مقدمة العلماء، وباب مدينة علم الرسول الأكرم محمد حَالِيْكِ، وامتداد لنبوت حَالَيْكَ، ولا يُستغنى عنه أو عن أي واحد من آل بيت رسول الله صَرْعَالَهُ الله فَعَالَهُ فَعَالَهُ عَلَي بَحْتْ فَعَى مجالات الشريعة السمحاء كافة: حدثنا إبراهيم بن هاشم عن علي بن معبد عن الحسين بن خالد عن أبى الحسن الرضاعا الله قال: سألته فقلت: قوله: ﴿الرَّحْمنُ \*عَلَّمَ الْقُرْآنَ ﴾(١)، قال: إن الله علم القرآن، قال: قلت: إِخَلَقَ الإُنْسانَ \* عَلَّمَهُ الْبَيانَ \* (<sup>(٢)</sup>)
 قال: ذاك أمير المؤمنين علمه بيان كل شيء مما يحتاج الناس إليه<sup>(۳)</sup>.

 عن عبد المزاحم بن كثير «عن أبي عبد الله علسَّكَةِ قسال: كسان أمير المؤمنين الشَّلَة يقول: أنا علم الله وأنا قلب الله الواعى ولسان الله الناطق وعين الله الناظر وأنا جنب الله وأنا يد الله»<sup>(٤)</sup>. وقال أمير المؤمنين علمتكيد: «القرآن كتاب الله الصامت وأنا كتاب الله الناطق»<sup>(ه)</sup>. وقال الشَّلَاةِ: «إن هاهنا لعلوماً جمّة لـو وجدت لها حملة، مشيراً إلى صدره الشَّلَةِ "(٦). كما أن إمام المتقين وسيد الموحدين قد بيّن للأمة جميع ما تحتاج إليه، أي قد أدى التَّلَاةِ ما كُلُّف به، فعن أبى عبد الله المشكر قال في حديث طويل: «إن أمير المؤمنين السَلَيْدِ قال: الحمد لله الذي لم يخرجني من الدنيا حتى بينت للأمة جميع ما تحتاج إليه»<sup>(۷)</sup>.

وعن أمير المؤمنين الشَّلَة في خطبة له قال: «إن علم القرآن ليس يعلم ما هـو إلا من ذاق طعمه، فعلـم بـالعلم جهلـه،

وفيه خبر السماء وخبر الأرض، وخبر الجنة وخبر النار، وخبر ما كان وخبر ما هو كائن، أعلم ذلك كما أنظر إلى كفى، إن الله يقول: ﴿وفيه تبيان كل شيء» ((() فالولادة المشار إليها تشمل الولادة الجسمانية والروحانية، فإن علمه يرجع إليه، فهو وارث علمه كما هو وارث ماله، وبهذا قال: «وأنا أعلم كتاب الله وفيه كذا وكذا»، يعنى وأنا أعلم بذلك كله (١٢). ثم إنه الطُّلَة ذكر فيه خبر الجنة وخبر النار وخبر ما كان وما هو كائن، وهذا من التعميم بعد ذكر الخاص، فذكر أولا اشتمال الكتاب على المخلوقات وذكرها فيه، ثم ذكر اشتماله على أخبارها وذكر أحوالها مبتدئا بالعمدة الظاهر فيها في الدنيويات أعنى السماء والأرض، وفي الأخرويات يعنى الجنة والنار، ثم عمم بقوله خبر ما کان وما هو کائن فیه<sup>(۱۳)</sup>. فآل البيت الشيخ خزائن العلم، ولم يستطع أي أحد أن ينال من علومهم إلا بهداية إلهية وتوفيق رباني، ف«عن على

وبصر به عماه، وسمع به صممه، وأدرك به ما قد فات، و حَيي به بعد إذ مات، فاطلبوا ذلك من عند أهله وخاصته، فإنهم خاصة نور يستضاء بـه، وأئمة يقتدى بهم، هُم عيشُ العلم، وموت الجهل، وهم الذين يخبركم حلمهم عن علمهم، وصمتهم عن منطقهم، وظاهرهم عن باطنهم، لا يخالفون الحق، ولا يختلفون فيه» (^). وقال السَّلَاةِ: «اتَّقوا اللُّه ولا تفتوا ١٢٤ الناس بما لا تعلمون، فإنّ رسول الله مَنْ إِلَيْهِ قَدْ قَالَ قُولًا آلَ مِنْهُ إِلَى غَيْرِهُ، قیل: فما نصنع بما خُبِّرْنَا به فی المصحف؟، قال: يسأل عن ذلك علماء آل محمّد علِللَّذِي» (<sup>(٩)</sup>.

وفي حين آخر نجد أن صادق آل البيت السلكة يشير بل يدل بأي دلالة أن لو أخذ الناس بها لنجوا جميعا فيما ورد «عن عبد الله بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله الشَّلَة يقول: قد وَلَّدَنِي رسول الله عَالِي وأنا أعلم كتاب الله، وفيه بدء الخلق وما هو كائن إلى يوم القيامة،

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

بن جعفر عن أخيه موسى المسلماني: في قوله تعالى: (وَبَنْسَرٍ مُعَطَّلَهِ وَقَصْسِرٍ مَشِيدٍ (<sup>(1)</sup>)، قال: البئر المعطلة الإمام الصامت والقصر المشيد الإمام الناطق»<sup>(01)</sup>، فقد كنّى عن الإمام الصامت بالبئر؛ لأنه منبع العلم الذي هو الصامت بالبئر؛ لأنه منبع العلم الذي هو من أتاها، وكنّى عن صمته بالتعطيل وعدم الانتفاع بعلمه، وكنّى عن الإمام الناطق بالقصر المشيد؛ لظهوره وعلو منصبه وإشادة ذكره<sup>(11)</sup>.

وأما مدى الأخذ من مرويات الإمام علي الطَّلَة في الكتب الشيعية الأربعة فقد بلغت (٦٩٠ حديثا)، كما أنه الطَّلَة متصدر لكتب مرويات أهل السنة (١٠):

۱- البخاري: ۹۲.
۲- مسلم: ۲۷.
۳- الترمذي: ٤٢.
٤- النسائي: ١٣٧.
٥- أبو داود: ١١٠.
٢- ابن ماجة: ١٠٩.
٧- أحمد بن حنبل: ٨٠٤.

٨– الدارمي: ١١٨. المجموع: ٥٨٣ مروية. ويمكننا القول: إن العبرة ليست بالرواية عن على الشَّلَةِ أو عن أي من الأئمة الشلام بقدر اعتبار هذه المرويات والأخذ بها، لا روايتها فحسب. ومهما يكن من أمر فإن الصحابة الآخذين من على الشَلَة يتقدمهم عبد الله بن عباس (ت٦٨هـ)، حبر الأمة وترجمان القرآن، فهو أعلم الناس بالتفسير، تنزيله وتأويله، وتلميذ الإمام أمير المؤمنين الشَّلَةِ الموفق، وتربيته الخاصة، وقد بلغ من العلم مبلغا قال في حقه أمير المؤمنين الطُّلَةِ: «إنه لينظر إلى الغيب من ستر رقيق؛ لعقله وفطنته...»<sup>(۱۸)</sup>، ولا غرو فإنه دعاء الرسول رَبالله بشأنه، إذ قال: «اللهم فقّهه في الدين وعلمه التأويل» (١٩) أو قوله: «اللهم علمه الكتاب، وفي لفظ علمه الحكمة» <sup>(٢١)(٢٠)</sup>. هذا ما قاله على الشَّلَةِ في ترجمان

القرآن، أما ما قاله الترجمان فيه فهو

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

بتاتا، قال: قال ابن مسعود ذات يوم، وكنا في حلقته: لو علمت أن أحدا هـو أعلم منى بكتاب الله عز وجل لضربت إليه آباط الإبل، قال علقمة: فقال رجل من الحلقة: ألقيت عليا الشَّلَة؟، فقال: نعم لقد لقيته، وأخذت عنه واستفدت منه وقرأت عليه، وكان خير الناس وأعلمهم بعد رسول الله عَالِيَهِ الله عَالَيْهِ الله عَالَهُ الله عَالَهُ الله الله الله الله المالية والمعالم رأيته كان بحرا يسيل سيلا<sup>(٢٦)</sup>.

لذا فإن عبد الله بن عباس وعبد الله بن مسعود يعدّان من خيرة صحابة رسول الله مَنْ الله من أين المسول الله من أين تؤكل الكتف، ثم إن ما قاله الإمام الباقر الطَّلَةِ يأتى في محله في تفسيره لقوله تعالى: ﴿فلينظر الإنسان إلى طعامه ﴾ (٢٧)، قال: قلت: ما طعامه؟، قال: علمه الذي يأخذه ممن يأخذه <sup>(٢٨)</sup>.

أما مقاتل بن سليمان (ت ١٥٠هـ) فيتضح رأيه عند تعرضه لقوله تعالى: إفسى كِتَـاب مَكْنُـونِ (٢٩)، يعنى:
 مستور من خلقه، عند الله في اللوح المحفوظ عن يمين العرش، ﴿لا يَمَسُّهُ

قوله: «جلّ ما تعلمت من التفسير من على بن أبي طالب»، وقال: «عليّ علم علما علمه رسول الله مَنْ الله مُنْ عَلَيْكَ، ورسول الله علمه الله، فعلم النبي من علم الله، وعلم عليّ من علم النبي، وعلمي من علم على الطُّلَة، وما علمي وعلم أصحاب محمد متَاللَقَلَا في علم عليّ إلا كقطرة فی بحر»<sup>(۲۲)</sup>، وفی موضع آخر یقول: «جلّ ما تعلمت من التفسير من على بن أبي طالب الشَّلَة، وإنما يعني اعتماده <sup>117</sup> المأثور من التفسير، إذا كان الأثر صحيحا صادرا من منبع وثيق»<sup>(٢٣)</sup>. أما ثاني الصحابة في نقله عن علي عالمَثَلَيْه فهو عبد الله بن مسعود (ت٣٢هـ) الذي كان من أحفظ الناس

لكتاب الله، وكمان رسول الله يحب أن يسمع القرآن منه، وكان الطَّالِكِ يقول: «من سرة أن يقرأ القرآن غضا طريا كما أنزل فليقرأه على قراءة ابن أم عىك» (٢٤) عىك»

وكان بعد رسول الله عَالِيَكِ قد أخذ العلم عن عليّ الطَّلَةِ، وليس من غيره

إلاَّ الْمُطَهَّ رُونَ <sup>(٣٠)</sup>، لا يمس ذلك الكتاب إلا المطهرون من الذنوب، وهم الملائكة السفرة في سماء الدنيا، ينظر إليه الرب جل وعز كل يوم<sup>(٣١)</sup>. ولا أدري هل المطهرون هم الملائكة السفرة فقط؟، ومن يكون واسطة بين الملائكة والبشر؟، أليس هم الأنبياء والأوصياء؟!.

كما أن الطبري (ت ٣١٠هـ) في روايات عدة يشير إلى أن المطهرين هم الملائكة أو حملة التوراة والإنجيل، ثم يعقّب على ذلك بقوله: «والصواب من ذلك أن الله جل ثناؤه أخبر أن لا يمس الكتاب المكنون إلا المطهرون، فعم بخبره المطهرين، ولم يخصص بعضا دون بعض، فالملائكة من المطهرين، وكل من كان مطهرا من الذنوب فهو ممن استثني، وعُني بقوله:

فيا ليت شعري كيف بمفسر كبير كـاالطبري يعـدّ الرسـل والأنبيـاء مـن

المطهرين، وينسى أهل البيت علمه المع ترجمان القرآن وخزان علمه?. أم لم يقرأ المرويات الكثيرة الواردة في محبة أهل البيت عليكي، وضرورة الأخذ منهم والاقتداء بهم وإليهم؟.

أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرار القرآنية

أما أبو حمزة الثمالي (ت١٤٨هـ) -الذي يعدّ من المفسرين البارعين – فقد امتاز بحرصه -كل الحرص-على الرجوع إلى أئمة أهل البيت الله في تفسير ما أشكل عليه من آيات، والتزامه بإبراز آرائهم في المسائل والأحكام الفقهية، ومن ذلك على سبيل المثال لا الحصر: عن أبي حمزة عـن أبـى جعفر التَلَكِ قـال: قلـت لـه: «جعلت فداك إن الشيعة يسألونك عن تفسير هذه الآية ﴿ عَمَّ يَتَساء لُونَ \* عَن النَّبَأِ الْعَظِيم ﴾ (٣٣)، قال: ذلك إلى، إن شئت أخبرتهم وإن شئت لم أخبرهم، ثم قال: لكنم أخبرك بتفسيرها، قلت: (عَمَّ يَتَساءَلُونَ)، فقال: هي في أمير المؤمنين الطُّلَةِ، كان أمير المؤمنين الشَّلَةِ يقول: ما لله تعالى آية

الفن، ويتّبع طريقة مميزة في تعامله مع الحديث، ويستخدم حق النقد المعمول به في رجال السند، وينهج طريقة عقليّة ينقلها من مرحلة الجمود إلى مرحلة المرونة»<sup>(٣٥)</sup>.

أما الشيخ الطوسي (ت ٤٦٠هـ) (قدس سره) فقد أشار بصراحة إلى الرجوع إلى المعصومين، النبي البي والإمام الشَّلْهِ، عندما قسم معانى القرآن على أربعة أقسام وهي: ما اختص الله تعالى بعلمه، وماكان ظاهره مطابقا لمعناه، وما كان مجملا لا ينبئ ظاهره عن المرادبه مفصلا، وما كان اللفظ مشتركا بين معنيين فما زاد عنهما، ويمكن أن يكون كل منهما مرادا، فإنه لا ينبغي أن يقدم به أحد فيقول: إن مراد الله فيه بعض ما يحتمل إلا بقـول نبي أو إمام معصوم<sup>(٣٦)</sup>.

ثم يصرح الشيخ الطوسي فيما يخص المرويات بالأخذ عن النبي لتأعليك وأهل بيته الطيخ وكيفية الأخذ منها قائلا: «وأعلم أن الرواية هي أكبر مني، ولا لله من نبأ أعظم منی» <sup>(۳٤)</sup>. ثم إن الشيخ المفيد (ت٤١٣هـ) (رحمه الله وأعلى مقامه) صرح قائلا: «إنّ تفسير القرآن لا يؤخذ بالرأي، ولا يحمل على اعتقادات الرجال والأهواء»، و«إنّ تأويل كتاب الله تعالى لا يجوز بأدلَّة الرأي، ولا تحمل معانيه على الأهواء، ومن قال فيه بغير علم فقد غوى»، و«كان منهج الشيخ في تفسيره ۱۲۸ یر تکز علی قاعدة کلیة تعتمد علی الروايات الواردة في تفسير النص القرآني اعتمادا واضحا، إذا كانت لا تخالف القرآن أو نصا واضحا، ويرّدد إذا كان فيه ترديد، ويظهر بوضوح أنَّه قد عوّل على الرواية في تفسير الـنصّ القرآني تارة، ورجع إليها مستشهدا بها لما انتخبه من المعنى تارة أخرى، وإذا كانت مخالفة عنده للأصول العقائدية والقواعد العقلية والحقائق التاريخية المتواترة، فيردها بكلمات قاطعة، ويقين راسخ، لأنَّه عارف خبير بهذا

أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرار القرآنية

ظاهرة في أخبار أصحابنا بأن تفسير القرآن لا يجوز إلا بالأثر الصحيح عن النبي مَنْإِلَيْكَ، وعن الأنمة الشَّيْر الذين قولهم حجة كقول النبي عَالِيًه، وأن القول فيه بالرأي لا يجوز» (٣٧).

أما الملا فتح الله الكاشاني (ت۹۸۸ه.) فقد صرح قائلا: «إن المنهج الشيعي الإمامي في التفسير يثبت مبدأ أن القرآن يمكن أن يفسره غير النبي أو الإمام، يفسر ما لم يرد فيه بيان من النبي رَأَلَيْكَ من بعده، وأن المأثور الثابت الصحة هو المرجع والقياس في التفسير والتأويل»<sup>(٣٨)</sup>. ثم يأتى الفيض الكاشاني (ت۱۰۹۱هـ) ليدلي بدلوه حيث قال: «وبالجملة ما يزيد على شرح اللفظ

والمفهوم مما يفتقر إلى السماع من المعصوم، فإن وجدنا شاهدا من محكمات القرآن يدل عليه أتينا به، فإن القرآن يفسر بعضه بعضا، وقد أمرنا من جهة أئمة الحق عليه أن نرد متشابهات القرآن إلى محكماته، وإلا فإن ظفرنا

فيه بحديث معتبر عن أهل البيت الليَّهُمْ في الكتب المعتبرة من طرق أصحابنا (رضوان الله عليهم) أوردناه، وإلا أوردنا ما روينا عنهم الله من طرق العامة لنسبته إلى المعصوم وعدم ما يخالفه، نظيره في الأحكام ما روي عن الصادق السَّلَة: إذا نزلت بكم حادثة لا تجدون حكمها فيما يروى عنا فانظروا إلى ما رووه عن على الشَّلَةِ فاعملوا به) (۳۹)

وليس لدينا أي شك أن أهل البيت عدل القرآن، فيكون عرض اختلاف المرويات على كتاب الله وأحاديثهم، فقد قال الكاظم التليد: «إذا جاءك الحديثان المختلفان فقسهما على كتاب الله وعلى أحاديثنا، فإن أشبههما فهـو حـــق، وإن لـــم يشــبههما فهــو باطل»<sup>(٤١)(٤٠)</sup>.

> وأما السيد البحراني (ت١١٠٧هـ) (رحمه الله وطيب ثراه) فيعطبي لأحاديث أهل البيت صفة الحجية، وذلك عندما قال: "وعلماء الشيعة

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

الرجوع إلى آل البيت المشكر بعد القرآن الكريم والنبي رَاللَيْك، ولو أوجب ذلك جميع علماء المسلمين لما اختلفوا في تفسير أو تأويل، ماضيا وحاضرا ومستقبلا.

وبعدد عرضنا الموجز لآراء بعض علماء المفسرين، لا بد لنا أن نصرح بأن التوفيق الإلهى والنور الحق أمر يقذفه الله في قلب من يريد من خلال مرافقة الأوصياء الطَّلَةِ أو التأسبي بهم؛ لكى تبرز معالم تفسيرهم وتعلو مراتب تأويلهم، وسوف أشير إلى بعض من أولئك الذين كان التوفيق صنوا لهم، وهم الآتي:

 ا–عبد الله بن عباس: قـد أحرز بن عباس منزلته بين كبار الصحابة على صغر سنه بعلمه وفهمه، تحقيقًا لدعوة الرسول الأكرم محمد متَاللًا في فف الصحيح عنه أن النبي مَتَمَا الله ضمّة إليه وقال: «اللهم علمه الحكمة وقال في رواية أخرى: اللهم فقهه في الدين وعلمه التأويل، فدعوته عَالِيَكَ انطلقت

الإمامية يعتقدون أن أئمة أهل البيت الشلا يستقون عن رسول الله مَنْ الله مِنْ الله مَنْ الله مَنْ السراي والاجتهاد، ويستنبطون هذا المعنى من حديث الثقلين الشهير الذي تضافر الفريقان على روايته عن رسول الله مَنْ الله عنه اعتماد أهل البيت مصدرا ثانيا لمعرفة أحكام الله تعالى وحدوده بعد القرآن بعد وفاة رسول الله رَابِينَهُ، وبناء على هذا الفهم فإن الأحاديث <u>١٣٠</u> المروية عـن أهـل البيت الليه تكتسب صفة الحجية، ويمكن الاحتجاج بها على فهم أحكام الله تعالى وآياته"(٤٢). وأما السيد الخوئي (ت١٤١٣هـ) (رحمه الله) فرأيه واضح لا غبار عليه، وذلك عند تعرضه لبعض من المرويات فقال: «إن المراد من هذه الروايات وأمثالها أن فهم القرآن حق فهمه، ومعرفة ظاهره، وناسخه ومنسوخه مختص بمن خوطب به...»<sup>(۲۳)</sup>. وفيما تقلكم عرض لآراء علمائنا الأعــلام، إذ يوجبون -جمـيعهم-

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

حتى وصلت عنان السماء فكان من شأن ابن عباس ما كان»<sup>(٤٤)</sup>.

٢- دأب أبو حمزة الثمالي (رحمه الله) على مراقبة أئمة أهل البيت السَّلْهِ، ومنهم الإمام زين العابدين الطَّلَةِ في مواقف عبادته والانتباه إلى حركاته وتقلبه في محرابه، وحفظ ما يصدر عنه من أدعية ومناجاة. وقد يسأل أبو حمزة الإمام بعد فراغه ويستفسر عن ذلك؛ بغية الاقتداء والتأسى به، وحرصا منه على تصحيح عبادته وتقويمها، ثم رواية ذلك لخواصه وشيعته؛ لاعتقاده أن المعصوم لا يصدر منه إلا المعصوم، وسنته سنة جده النبي الأكرم مَرْعِلْهُمْ ، وهذا الذي دعاه إلى رصد الإمام زين العابدين الطُّلَةِ ومراقبته والانتباه إلى تلك المواقف، فليس اعتباطا أن نجد الأثر الكبير لذلك في شخصية أبى حمزة ومقدرته العلمية، كما أن أهل البيت المشكر وصفوه بأوصاف تليق بمقامه، منها ما وصفه الإمام الرضاعا اللهُ

حيث قال: «أبو حمزة في زمانه كلقمان فی زمانه»<sup>(٤٥)</sup>. ٣- الشيخ المفيد (رحمه الله): لقد كان الشيخ (رحمه الله) يدافع عن الإسلام والعقيدة الشيعية التي كانت عرضة لهجوم المعارضين وأفكارهم، فبذل من أجله وسعا كبيرا ومحمودا، حيث قابل نظرية الغلاة الرائجة في ذلك اليوم بقوله: إن الأنبياء والمعصومين كسائر البشر، وإن الغلاة ابتدعوا ذلك خلاف اللإجماع. وقال الشريف أبو يعلى الجعفري -وكان قـد تزوّج بنت المفيد -: ما كان المفيد ينام من الليل إلا هجعة، ثم يقوم يصلى أو يطالع أو يدرس أو يتلو القرآن. وأما المجاهدة في سبيل الله فقولهم: «له أكثر من مائتى مصنف»، سوى تدريسه وتعليمه حتى آناء الليل. كل ذلك ينبئ عن سداد إيمانه بالحق، وتنمره في ذات الله، وتصلبه في الدين، وعمله لصميم الحق، وتفانيه في الولاء، ولاء

أي ولاء، ولاء النبـي وعترتـه وصـهره وذريته المِلْلَمُ <sup>(٤٦)</sup>.

٤- الشيخ الطوسي: لما رأى الشيخ الطوسى الخطر محدقا به هاجر بنفسه إلى النجف الأشرف لائذا بجوار أمير المؤمنين الطُّلَةِ، وصيرها مركزا للعلم وجامعة كبري للشيعة الإمامية، وعاصمة للدين الإسلامي والمذهب الجعفري، وأخذت تشد إليها الرحال وتعلق بها الآمال، وكان الفضل لشيخ ١٣٢ الطائفة نفسه فقد بثَّ في أعلام حوزتـه الروح العلمية، وغرس في قلوبهم بذور المعارف الإلهية، فحسروا للعلم عن سواعدهم، ولم يكن خلود الشيخ في التاريخ وحصوله على هذه المرتبة الجليلة إلا نتيجة لإخلاصه وتبتله الواقعي، أضف إلى ذلك أنه لم يؤلف طلبا للشهرة أو حبا للرياسة أو استمالة لقلوب الناس وجلبا لهم، أو مباهاة لعالم من معاصريه، أو رغبة في التفوق أوغير ذلك من المقاصد الدنيئة والمآرب الدنيوية التي ابتلي بها كثير

من معاصريه، فكان قاصدا وجه الله تعالى شأنه، راغبا في حسن جزائه، طالبا لجزيل ثوابه، حريصا على حماية الدين وإحياء شريعة سيد المرسلين ومحو آثار المفسدين، ولذك كان مؤيدا في أعماله مسددا في أقواله وأفعاله<sup>(٢٧)</sup>.

المطلب الثاني: الأدوار التاريخية للتفسير الروائي: ذهب بعض من المحدثين في تعريف الحديث الشريف إلى أنه ما صدر عن النبي عنه من قول أو فعل أو تقرير، وآخر إلى أن سنة الصحابة سنة يعمل بها ويرجع إليها، أما علماء الإمامية فذهبوا إلى حجية ما صدر من أهل البيت عليه عن طريق القرآن الكريم والحديث النبوي الشريف والعقل. وههنا بدأ الافتراق في الأخذ من المرويات وتحجيمها فيما ورد عن

أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشر القرآنية

أما عصر أهل البيت عليه فقد كان زاخرا بالعلوم والثقافات القرآنية، واستمر التفسير الروائي إلى عصر الأئمة عليه، وكان الإمام علي علي تلميذ الرسول تركي في التفسير، يسمع ما يقوله النبي تركي في التفسير، يسمع القرآن ويقوم بنقله وروايته، وقد اتبع أهل البيت هذا المنهج أيضا، فكانوا ينقلون الأحاديث عن النبي تركي والإمام علي علي ويستدلون بها، وقد آلاف (٥٢)(٥٢).

> فسنتهم عليه (قولهم وفعلهم وتقريرهم) من مصادر التفسير، وهي جزء من التفسير الروائي، ف يعقوب بن جعفر قال: كنت مع أبي الحسن عليه بمكة فقال له قائل: إنك لتفسر من كتاب الله ما لم تسمع، فقال: علينا نزل قبل الناس ولنا فسر قبل أن يفسر في الناس، فنحن نعلم حلاله وحرامه، وناسخه ومنسوخه ومتفرقه وحظيرته، وسفريه وحضريه، وفي أي

ولعل ما يهمنا ويقع فـي مهـام بحثنـا التفسير الروائي الذي هو تفسير القرآن بالسنة، والسنة هي قول المعصوم وفعله وتقريره، وهو النبي صَّاطِيًكُ والأئمة علِيَكُمُ، أي ما يصدر عن المعصوم من كلام في تفسير آية؛ لذا فإن منهج التفسير الروائمي هو إفادة المفسر من سنة النبــــى صَلَالَكُ وأهـــل بيتــــه عَالِشَكْمَ ، فالنبي رَبِي الله المفسر الأول للقرآن الكريم، فقد كان المسلمون يرجعون إليه في كل ما يشكل عليهم؛ لأن تفسيرَه مَرْاطِلًه مقارن للوحي، وقد جاء الأمر الإلهي بهذا الخصوص في قوله تعالى: ﴿وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدَّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاس ما نُزِّلَ إِلَيْهِمْ... ﴾ (٤٨)، وقوك مرابق الا إنبي أوتيت القرآن ومثله معه، يعني السنة المطهرة<sup>(٤٩)</sup>، فقد روى عن ابن مسعود أنه قال: «كان الرجل منا إذا تعلم عشر آيات لم يجاوزهن حتى يعرف معانيهن والعمل (۵۰) (۵۰). بهن»

ليلة نزلت من آية، وفي من نزلت فنحن حكماء الله في أرضه»<sup>(30)</sup>، وفي حديث آخر «عن أبي جعفر علي في حديث كلامه مع عمرو بن عبيد - قال: وأما قوله: (ومَنْ يَحْلِلْ عَلَيْهِ غَضَبِي فَقَدْ هُوى (<sup>60)</sup>، فإنما على الناس أن يقرؤوا القرآن كما أنزل، فإذا احتاجوا إلى تفسيره فالاهتداء بنا وإلينا يا عمرو!»<sup>(60)</sup>.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

فأول تدوين عند الشيعة الإمامية هو الكتاب المنسوب إلى الإمام علي عليه الذي ورد على شكل رواية مفصلة في بداية تفسير النعماني (ت ٣٦هـ-ق)، ثم مصحف علي بن أبي طالب عليه ثم مصحف علي بن أبي طالب عليه ثم مصحف علي بن أبي الباس ثم مصحف علي بن أبي الما الباقر عليه عن طريق أبي الإمام الصادق عليه الذي جاء متفرقا في تفسير علي بن إبراهيم القمي (ت نحو ٣٢هـ)، وفرات الكوفي (ت ٣٢هـ)،

والتفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكرى الشَّلَةِ (ت ٢٦٠هـ) وغيرها (٥٧). ثم جاء عصر الصحابة والتابعين، ومما لاريب فيه أنهم قد اعتمدوا على مرويات النبي تَنْإِلَيْهُ وأهل بيته عَلِيَهُمْ، وخصوصا عليّا الطَّلَةِ، وما نقل عن عبد الله بن عباس وابن مسعود(رض)، كما جمعت الروايات الفقهية التي وردت عن النبي رَبَاللَهُ وأهل بيته اللهُ والتبي تعد من أنواع تفسير آيات الأحكام-في مجاميع روائية مثل: الكافي، ومن لا يحضره الفقيه، والتهذيب، والاستبصار. كما أن المجاميع الحديثية دونت مثل: وسائل الشيعة، والوافي، وبحار الأنوار، وتعد كثير من روايتها تفسيرا للقرآن، وفي الوقت الحاضر دونت المجاميع التفسيرية مثل: نور الثقلين للحويزي (ت١١١٢هـ)، والبرهان للبحراني (٥٨). فالتأويل في نظر أهل البيت الليَّهُ المراد منه اختصاصهم بهذا العلم، ومقتضى الجمع بين الروايات يدل على اختصاص العلم بجميع تفسير القرآن أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشر القرآنية

الله أبى الحسن صاحب الديلم قال: سمعت جعفر بن محمد الطُّلَة يقول وعنده ناس من أهل الكوفة: عجبا للناس إنهم أخذوا علمهم كله عن رسول الله صَالِيَهُ فعملوا به واهتدوا، ويروا أنّا أهل بيته وذريته لم نأخذ علمه ونحن أهل بيته وذريته في منازلنا نزل الوحي، ومن عندنا خرج العلم إليهم، أ فيرون أنهم علموا واهتدوا وجهلنا نحن وضللنا؟، إن هذا لمحال(٦٢).

٢-بـاب الإلهـام والإلقـاء مــن الله 🚺 تعالى:

> عن ابن عباس قال: سمعت رسول الله عَنْ الله يقول: «أعطاني الله تبارك وتعالى خمسا وأعطى عليا خمسا: أعطاني جوامع الكلم وأعطى عليا جوامع العلم، وجعلني نبيا وجعله وصيا، وأعطاني الكوثر، وأعطاه السلسبيل، وأعطاني الوحي وأعطاه الالهام ...»<sup>(٦٣)</sup>. ٣- العلم بالغيب الذي أطلع الله تعالى بعض عباده عليه:

وكل القرآن، لا أن القرآن لا يفهمه غير أهل البيت الله (٥٩)، ويتضح ذلك من خــلال تتبــع البحــث واســتقراء الروايات، فدل على وجود مستويين من تفسير القرآن، فمستوى الظاهر أو المحكم أو التنزيل يعلمه عامة الناس فيما يعرفونه من معانيه وفق الضوابط والقوانين العلمية الصحيحة؛ لذا فإن أهل البيت الثير يختصون بالعلم بجميع تفسير القرآن وكل القرآن (٦٠).

ومن الجدير بالـذكر أن تلقـي آل البيت الشي للعلوم من ثلاثة أبواب، فالباب الأول التلقمي عن رسول الله صَالِيَكِ، والآخر باب الإلهـام والإلقـاء من الله تعالى، وأما الأخير فباب العلم بالغيب الذي أطلع الله تعالى بعض عباده عليه، ومن المؤكد أن نضع الثلاثة في مصب التلقي من الله عز وجل(٦١). ۱- التلقى عن رسول الله صَالِقَالَة:

حدثنا أحمد بن محمد، عن الحسن بن محبوب قال: حدثنا يحيى بن عبد

وأهل بيته عليك فقد قال صادق آل البيت السُّلَا: اعرفوا منازل شيعتنا على قدر روايتهم عنا وفهمهم منا، فإن الرواية تحتاج إلى الدراية، وخبر تدريه خير من ألف خبر ترويه<sup>(٦٧)</sup>.

فعلم الدراية يتناول البحث عن الحديث وكيفية تحمله وآداب نقله، كما عرف بأنه علم بقوانين يعرف بها أحوال السند والمتن والبحث عن طرقه من صحيحها وسقيمها وعليلها وما يحتاج إليه ليعرف المقبول منه من المردود (٢٨). فـ «عن محمـد بـن سعيد الكشي، عن محمد بن أحمد بن حماد المروزي المحمودي، يرفعه قال: قال الصادق الطُّلَةِ: اعرفوا منازل شيعتنا بقدر ما يحسنون من رواياتهم عنا، فإنا لا نعد الفقيه منهم فقيها حتى يكون محدثا، فقيل له: أو يكون المؤمن محدثا؟، قال: يكون مفهما، والمفهم المحدث» (١٩). ولعل ما صرح به الطباطبائي (ت١٤٠٢هـ) (رحمه الله) يأتى في موضعه حيث قال: «... عن النبي سَرَاطِيْكَ،

فعن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسي، عن معمر بن خلاد قال: سمعت أبا الحسن الشَّلَاةِ يقول: ربّما رأيت الرؤيا فاعبّرها، والرؤيا على ما تعبّر. فقوله: (سمعت أبا الحسن عالملكَة يقول: ربما رأيت الرؤيا فأعبرها، والرؤيا على ما تعبر) دل على أن الرؤيا ينبغي أن لا يعبّرها إلاّ عالم، وإنما تقع على ما عبرت به، وعلى شرف العلم بها؛ لما فيه من العلم بالغيب والأسرار ١٣٦ الربوبية، وقد ورد أنها جزء من أجزاء النبوة، ودل على شرفه أيضاً حكاية يوسف الشَّلَا (٦٤).

قال أبو عبد الله، وأبو جعفر، وعلى بن الحسين، والحسين بن علي، والحسن بن علي، وعلي بن أبي طالب عليهم السلام: والله لولا آية في كتاب الله لحدثناكم بما يكون إلى أن تقوم الساعة: ﴿يَمْحُوا الله ما يَشاء وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتاب ﴾ (١٦) .

فعلى مستوى الباطن أو المتشابه أو التأويل فهو مما اختص به النبي رَبُّ اللَّهُ الله النبي رَبُّ اللَّهُ الله

أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرائية

الآيات أن القرآن الكريم مقامان: مقام مكنون محفوظ من المس، ومقام التنزيل الذي يفهمه كل الناس، والفائدة الزائدة التي نفيدها من هذه الآيات ولم نجدها في الآيات السابقة هـي الاسـتثناء الـوارد فـي قولـه: ﴿إِلاَّ الْمُطَهَّرُونَ ﴾ الدال على أن هناك بعض مَن يمكن أن يدرك حقائق القرآن وتأويله، وهذا الإثبات لا ينافي النفي الوارد في قوله تعالى: ﴿وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلاَّ الله ﴾ (٧٧)، لأن ضم إحداهما (١٣٧ إلى الأخرى ينتج الاستقلالية والتبعية، أى يعرف منها استقلال علمه تعالى بهذه الحقائق، ولا يعرفها أحد إلا بأذنه عز شأنه وتعليم منه، وأما المطهرون فهم الذين يلمسون الحقيقة القرآنية ويصلون إلى غور معارف القرآن، ولو ضممنا هذه إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّما يُريدُ اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِّرَكُمْ تَطْهيراً ﴾ (٢٣) والوارد حسب أحاديث متواترة في حق أهل البيت المشيمة نعلم أن النبي مَتْمَا الله وأهمل

وقد روي عن على الشَّلَا: أن القرآن حمال ذو وجوه. فالذي ندب إليه تفسيره من طريقه، والذي نهى عنه تفسيره من غير طريقه، وقد تبيّن أن المتعين في التفسير الاستمداد بالقرآن على فهمه وتفسير الآية بالآية وذلك بالتدرب بالآثار المنقولة عن النبي وأهل بيته اللله وتهيئة ذوق مكتسب منها ثم الورود، والله الهادي» <sup>(٧٠)</sup>.

المطلب الثالث: أسباب اختلاف التأويل التسى لا يشك اثنان ذوا عـدل أنها كانـت بسبب الابتعاد عـن آل البيـت الطِّيْهِ ومنهجهم الأصيل:

أثبتت براعة بعض المفسرين ومقدرتهم أن التأويل الصحيح مصدره ومنبعه الأصيل آل بيت الرحمة اللِّظي، وذلك في معرض تفسيرهم للآية: ﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ \* فِي كِتابٍ مَكْنُونٍ \* لا يَمَسُّهُ إلاَّ الْمُطَهَّ رُونَ ﴾ (١٧)، فيقـول السيد الطباطبائي: يظهر جليا من هذه

بيته المشاهم المطهرون العالمون بتأويل القرآن الكريم (٧٤).

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وقد أدلى الفيض الكاشاني (رحمه الله) بدلوه عند تعرضه للآية المباركة: ال يمسه إلا المطهرون (<sup>(٥٧)</sup>، فرأى أنه لا يطلع عليه إلا المطهرون من الكـدورات البشرية، أو لا يمسه إلا المطهرون من الأحداث، ويؤيد الأول قول أمير المؤمنين الشَّلَا حين جمع القرآن وطلبوا منه أن يخرجه بعد ما ۱۳۸ حرفوا ما عندهم منه فقال: «إن القرآن الذي عندى لا يمسه إلا المطهرون والأوصياء من ولدي... إذا قام القائم من ولدى يظهره ويحمل الناس عليه فتجري السنة به»<sup>(٧٦)</sup>.

وقد استدل مفسر آخر بالعقل في معرض تفسيره للآية المباركة: ﴿إِنَّــهُ لَقُـرْآنٌ كَـريمٌ \* فِـى كِتـاب مَكْنُونٍ ﴾ (٧٧) فقال: «وهذا المعنى يمكن الاستدلال عليه بواسطة العقل أيضا؛ لأنه رغم أن القرآن الكريم هو كتاب هداية لعموم الناس، ولكننا نعلم أن

الكثير ممن سمعوا القرآن من فم النبي الأكرم، ورأوا هذا الماء الزلال في عين الوحى الصافية، إلا أنهم بسبب تلوثهم بالعصبية والعناد والغرور لم يؤثّر فيهم أى تأثير ولم ينتفعوا به أقل انتفاع، وهناك أشخاص اهتدوا به لمجرد أنهم سعوا ولو قليلا لتطهير أنفسهم وتهذيبها، وجاءوا إلى القرآن بروح باحثة عن الحق والحقيقة، فعلى هذا كلما ازدادت طهارة وتقوى الإنسان فإنه مرشح لاستيعاب المفاهيم القرآنية بصورة أعمق، ومن هنا فإن الآية تصدق في البعدين (المادي والمعنوي) و(الجسمي والروحي)، ومما لاشك فيه أن شخص الرسول مَتْأَطِينًا للهُ والأئمة المعصومين الثلي والملائكة المقربين هم أوضح مصداق للمقربين الذين أدركوا حقائق القرآن الكريم بصورة متميزة عن الجميع» ((() ومن المشكلات التي تعرض لها حديث أهل البيت الله الأمور الآتية:

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

للتحرز من اختراق أحاديث الفضائل والطعن بعد ذلك في شرعية خلافة الثلاثة؛ لذا فإن الراوي الذي يكثر مروياته في فضائل علي الله سوف يحكم عليه بالتشيع، ومن ثم بالرفض ثم بالغلو ثم بالتخليط ثم بعدم الضبط ثم بروايته المناكير، ثم بعدم التثبت ثم بالأخذ من الضعفاء، ثم بعدم الورع في الأخذ عن الكذابين بالواقع<sup>(٨٠)</sup>.

مع العلم بأن أول من اهتم بالأسانيد وأكد عليها أئمة أهل البيت عليها، لا كما يعتقد بعضهم أن أهل السنة هم الذين أكدوا على هذا الأمر، نعم استخدمه أهل السنة كوسيلة للطعن بأحاديث فضائل علي عليه وإسقاط عدالة من يروي هذه الفضائل بالطعن عليه وتوهينه<sup>(١١)</sup>. وقد ورد في الكافي: هعن أبي عبد الله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه: إذا حدثتم بحديث فأسندوه إلى الذي حدثكم، فإن كان الدس والتزوير والغلو والتطرف في حب أهل البيت المشي والاعتقاد بهم، والانحرافات التي كانت تحصل في جماعة أهل البيت المشكر، والظروف السياسية أو الأخلاقية والاجتماعية، وظروف الاضطهاد والمعارضة السرية في العمل والحركة والتعصب والنصب والعداء، وعمليات كتمان الحقائق والتشويه وعدم الدقة في النقل أو سوء الفهم والتلقى والأخذ عن الأئمة، والجمود على نصوص الألفاظ وضياع كثير من القرائن الحالية والمقالية التبي كانت تقترن بالروايات والأحاديث وتوضح المصدر (٧٩).

وأما عن مدرسة السلف فقد كانت تعاني من عدم الإقرار بأكثر صحاح الفضائل في علي الشيد، مهما ثبتت طرقها وتواترها، وهذه دفعت رجال الجرح والتعديل إلى تضعيف الراوي والطعن عليه، على أن الطعن على الراوي لم يكن حقيقيا بقدر ما هو إجراء وقائي تتخذه مدارس السلف

عن حاله فقال: غفر الله لـي ببر كـة هـذا السند»<sup>(٨٣)</sup>.

وأما متن الحديث فهنالك قاعدة عقلائية لنقد متون الأحاديث، فإذا كانت الرواية مظنونة الصدور فيؤدي ذلك إلى ردّها، والجزم بعدم صدور مضمونها عن المعصوم عليكي في الموارد الآتية (٨٤):

١- إذا كمان مضمون الرواية منافيا
 لما هو معلوم ومتيقن من الدين
 الإسلامي، عقيدة وتشريعا، وهذا
 يشمل:

أ-منافاته لعقيدة التوحيد:

كالرواية التي جاء فيها: «قيل: يا رسول الله، ممَّ ربنا؟ قال: لا من الأرض ولا من السماء، خلق خيلا فأجراها، فعرقت، فخلق نفسه من ذلك العرق»<sup>(٥٨)</sup>، فهذه الرواية ترد رأسا، دون حاجة إلى تأمل سندها؛ لأنها تزعم أن الله تعالى كان موجودا ومعدوما في الوقت نفسه، وأنه مخلوق، خلق الخيل أولا، ثم خلق ذاته من عرقها، فكل وقد اعترف الإمام أحمد بن حنبل بالسند الوارد في أئمة أهل البيت الليه، وذلك واضح في النص الآتي: «... فقال على الرضاعاليَّلَاةِ: «حدّثني أبي موسى الكاظم، عن أبيه جعفر الصّادق، عن أبيه محمّد الباقر، عن أبيه زين العابدين، عن أبيه شهيد كربلاء، عن أبيه على المرتضى، قال: حدّثنى حبيبي وقرّة عيني رسول الله رَبْطَالَة قال: حدّتني جبرئيل السلاية قال: حدَّثني ربَّ العزَّة <sup>١٤٠</sup> سـبحانه وتعـالي قـال: لا إلـه إلاّ الله حصني، فمن قالها دخل حصني ومن دخل حصنی أمن من عذابی»، ثم أرخى السّتر على المظلّة وسار، قال: فعد أهل المحابر وأهل الدواوين الذين كانوا يكتبون فأنافوا على عشرين ألفاً، قال الإمام أحمد بـن حنبـل (رض): لـو قرئ هذا الإسناد على مجنون لأفاق من جنونه، ويروى أن بعضهم كتب هذا السند بالذهب وأمر أن يدفن معه في قبره، فلما مات رآه بعض أهله وسأله

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

حديث يخالف المعقول أو يناقض الأصول فاعلم أنه موضوع وغيره كثير (<sup>٨٦)</sup>.

ب-رد الروايـة لمنافاتهـا الاعتقـاد بالنبوة:

من موارد ردّ الرواية والعلم بعدم صدورها أن تنسب إلى الأنبياء علِيَهُم ما ينافى عصمتهم وكمال ذواتهم، وكونهم قدوة وأسوة للإنسانية، ومنها الرواية التي تنسب إلى دواد الطُّلَة أنه شاهد زوجة أوريا عارية، فهام بحبها، وجعل زوجها أمام التابوت، فقُتل، ثم تزوج أمرأته، فولدت له سليمان، وهـذا الخبر مما لا شبهة في فساده، فإن ذلك مما يقدح في العدالة، فكيف يجوز أن يكون أنبياء الله –الذين هم أمناؤه على وحيه وسفراؤه بينه وبين خلقه-بصفة مَن لا تقبل شهادته، وعلى حالة تنفر من الاستماع إليه والقبول منه؟!. جل أنبياء الله عن ذلك، وقد روي عن الإمام الصادق علسكَة أنه قال لعلقمة: «إن رضا الناس لا يملك، وألسنتهم لا تنضبط ...

ألم ينسبوا داود إلى امرأة أوريا فهواها، وأنه قدم زوجها أمام التابوت حتى قتل، ثم تزوج بها؟» (٨٨) (٨٨). ج\_ منافاة الرواية لما هو معلوم الثبوت من التشريع: ومنه «ما رواه ابن عمر، عن النبي رَبِي الله مال: «لا بأس بأكل كل طير، ما خلا البوم والرخم» (٨٩)، فإنه منافٍ لما عليه المسلمون من تحريم كل ذي مخلب من الطيور...»، وفي ذلك روايات تؤكد ذلك، ففي الكافي «عن سماعة بن مهران، قال: سألت أبا عبد الله الشَّكَة عن المأكول من الطير والوحش، فقال: حرَّم رسول الله صَّالِكَالِهِ كل ذي مخلب من الطير، وكل ذي ناب من الوحش...»<sup>(۹۰)</sup>. ٢- منافاة الرواية لما هو ثابت من التاريخ بالعلم واليقين: ولذلك أمثلة كثيرة، منها الرواية الواردة في وضع الجزية عن يهود خيبر، فقد أظهر اليهود وثيقة ادّعوا فيها أن رسول الله مَنْأَلِين أسقط الجزية عن

الزلزلة»، وهذا مناف لما هو ثابت علميا من أن الأرض كوكب كروي سابح في الفضاء، وأن سبب حدوث الزلازل هو ما يحدث من تحرك في الطبقات السفلى لسطح الأرض<sup>(٩٢)</sup>. ٤- منافاة الرواية لما هو مقتضى طبيعة الأشياء:

فرواية صخر عن قدامة عن النبي تلكي الله يولد بعد المائة مولود لله فيه حاجة» (٩٣) موضوعة، والدليل على وضعها ما هو ثابت واقعا من ولادة بعض الأئمة المعصومين علي وكثير من المؤمنين والصالحين بعد هذا التاريخ (٩٤).

وأما الحديث عن القاعدة الشرعية لنقد متون الروايات فتتمثل هذه القاعدة بعرض ما هو مظنون الصدور عن الشارع المقدس -أي روايات الآحاد-على ما هو معلوم الصدور عنه، وهو محكم الكتاب والسنة، ونتيجة ذلك العلم بصدور ما وافق الكتاب يهود خيبر، وقد احتوت هذه الوثيقة شهادات بعض الصحابة وخطوطهم، وقد عرضت على بعض علماء المسلمين، فحكموا عليها بالوضع والتزوير، وقد استدلوا على ذلك بـأمور منها: احتواؤها شهادة سعد بن معاذ الأنصاري، وهو منافٍ لما هو ثابت تاريخيا، من وفاة سعد في غزوة الخندق في السنة الخامسة للهجرة، في حين كانت غزوة خيبر في السنة السابعة <sup>١٤٢</sup> للهجرة، أضف إلى ذلك تضمّن الوثيقة عبارة (وكتب معاوية بن أبى سفيان)، ومعاوية إنما أسلم بعد ذلك عام الفتح، وكان من الطلقاء، فكيف يعقل مشاركته في غزوة خيبر قبل إسلامه؟ (۹۱).

٣- منافـاة الروايـة للحقـائق الكونيـة والقوانين العلمية والبديهيات العقلية:

كالرواية التي جاء فيها: «إن الأرض على صخرة، والصخرة على قرن ثور، فإذا حرك الثور قرنه، تحركت الصخرة، فتحركت الأرض، وهي أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرار القرآنية

قائما، مضافا إلى احتمال خطأ النساخ لروايته، وإلى احتمال أن تكون الرواية موضوعة على الثقات. كما أن مجرد فسق الراوي لا يسوّغ ردّ حديثه رأسا؛ لاحتمال صدقه؛ ذلك أن الفاسق لا يكذب على طول الخط<sup>(٩٨)</sup>.

والدليل على ذلك: أن الشارع المقدس لم يأمر برد خبر الفاسق رأسا، وإنما أمر بالتبيّن بشأنه، أي: بطلب البيّنة والدليل على صدقه أو كذبه، قبل الأخذ بكلامه وترتيب الأثر عليه، قال تعالى: (يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ جاءَكُمْ فاسِقٌ بنَبَإ فَتَبَيَّنُوا أَنْ تُصِيبُوا قَوْماً بِجَهالَةٍ فَتُصْبِحُوا عَلى ما فَعَلْتُمْ نادِمِينَ ﴾<sup>(٩٩)</sup>.

وروى «أبو بصير عن أحدهما الطَّلَا، قال: لا تكذّبوا بحديث أتاكم به مرجئ أو قدري ولا خارجي نسبه إلينا، فإنكم لا تدرون لعله شيء من الحق، فتكذّبوا الله عز وجل من فوق عرشه»<sup>(١٠١)(١٠١)</sup>.

والسنة من الروايات، والعلم بعدم صدور ما كان مخالفا لهما. ومن الروايات التي تؤكد هذه القاعدة رواية محمد بن مسلم، وفيها يقول الإمام الصادق الشَّلَةِ: «ما جاءك في رواية من بر أو فاجر يوافق القرآن فخذ به، وما جاءك في رواية من بر أو فاجر يخالف القرآن فلا تأخذ به»<sup>(٩٦)(٩٩)</sup>. وفي رواية أخرى للحسين بن أبى العلاء «قال: سألت أبا عبد الله الشَلَاة عن اختلاف الحديث يرويه من نثق به، ومنهم من لا نشق به، قال: إذا ورد عليكم حديث فوجدتم له شاهدا من كتاب الله، أو من قول رسول الله تُأَطَيْكَه، وإلّا فالذي جاءكم أولى به» (٩٧).

والسر في ضرورة عرض روايات الثقات على الكتاب والسُّنة المعلومة: أن وثاقة الراوي بمجرّدها لا تؤدي إلى العلم بصدور ما يرويه عن المعصوم، وإنما تؤمننا من احتمال تعمّده الكذب على الشارع المقدس فقط، ويبقى احتمال خطئه في السماع والفهم والنقل

ت-عن أبي الربيع الشامي قال: سألت أبا عبد الله الشَكْ عن قول الله تعالى: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اسْتَجِيبُوا لله وَلِلرَّسُ ول إذا دَع اكُمْ لِم ا يُحْيِيكُمْ ﴾ (١٠٨)، قال: نزلت في ولاية على الشَّكَةِ (١٠٩). ٢- تبيين المصداق الأتم والأكمل، وإن كان معنى الآية لا ينحصر بهذا المصداق أيضا: أ-عن ابن يزيد قال: سألت أبا الحسن الشَّيْدِ عن قوله: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْل الله جَمِيعاً ﴾ (١١٠)، قال: على بن أبى طالب حبل الله المتين (١١١). ب-عن جابر عن أبى جعفر الطَّلَا قال: آل محمد عليه هم حبل الله الذي أمرنا بالاعتصام به، فقال: ﴿وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ الله جَمِيعاً وَلاَتَفَرَّقُوا﴾ (١١٣). ٣- بيان جزئيات آيات الأحكام: تبين لنا الأحاديث المسائل الجزئية للآية، وهي مما لا وجود لها في القرآن، بل وصلت إلينا عن طريق

المطلب الرابع: بيان التطبيقات الهامة في بعض علوم القرآن، لإبراز بعض التأويلات في مرويات أهل البيت عليه المسكل خاص: ١- توضيح الآيات وتأويلها: أ- عن أبي عبد الله عليه في قول الله عز وجل: فإن الله يَأْمُرُكُمْ أَنْ تُـؤَوُا الأمانات إلى أَهْلِها وَإذا حَكَمْتُمْ بَيْنَ

الأسلام التي أهمِنها وإدا، محمله بين النَّاس أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَـدْل...»<sup>(١٠٢)</sup>، النَّال: هي الوصية يدفعها الرجل منّا إلى الرجل<sup>(١٠٣)</sup>.

ب- قال تعالى: ﴿وَالسَّماء رَفَعَها ووَضَع الْمِيزانَ \* أَلاَّ تَطْغَوْا فِي الْمِيزانِ \*<sup>(١٠٢)</sup>، فقد روي عن الإمام الصادق الله في تفسير هذه الآية أنه قال: لا تعصوا الإمام، قيل: ﴿وَأَقِيمُوا الْـوَزْنَ بِالْقِسْلِ لَامَام، قيل: ﴿وَأَقِيمُوا الْمِيزانَ بِالْقِسْلِ الله المَام الْمِيزانَ (<sup>١٠١)</sup>، قال: لا تبخسوا الإمام حقه ولا تظلموه (<sup>١٠٢)</sup>. أسرار التأويل في مرويات آل البيت عظيم القرآنية

السنّة، وهي حجة علينا، وهذا القسم على ثلاثة أنواع: أ- تخصيص عموم الآية بالرواية: يقول سبحانه: (وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيْعَ وَحَرَّمَ الرِّبا) (<sup>(١١٢)</sup>، وجاء في السنّة مخصصها، فقد روى زرارة عن أبي جعفر عليك إذ قال فيها: «ليس بين الرجل وولده، وبينه وبين عبده، ولا بين أهله ربا...» (<sup>(١١٥)</sup>.

ب- تقييد الآية المطلقة:

قال تعالى: (مِنْ بَعْلِ وَصِيَّةٍ يُوصى بها أَوْ دَيْنِ (<sup>١١٦٦</sup>)، فقد جاءت الوصية مطلقة في هذه الآية ولم يعين مقدارها، ولكن جاء بيان ذلك في السنّة، فإن وصية الأفراد التي يعمل بها يجب أن لا تتجاوز ثلث التركة، «إن الله أعطاكم ثلث أموالكم عند وفاتكم» (<sup>١١٢</sup>).

جـ- توضيح العناوين التكليفية التي
 جاء ذكرها في القرآن:

قوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُ وا الصَّلاةَ وَآتُوا الزَّكاةَ﴾ (١١١٠)، فقد روي عن الإمام الصادق علَّلَهِ أنه قال: «إن الله

أنزل على رسوله الصلاة، ولم يسم لهم ثلاثا ولا أربعا، حتى كان رسول الله إلى هو الذي فسر ذلك لهم»<sup>(١١٩)</sup>. د-بيان موضوعات الأحكام: ففي معرض تفسيرهم للآية ففي معرض تفسيرهم للآية المباركة: ﴿إِنَّ الله لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ به ويَغْفِرُ ما دُونَ ذلك لِمَنْ يَشاءُ (<sup>١٢١)</sup>، قيل: إن قتل العمد على ضربين: أحدهما: أن يكون القاتل مستحلا له. الضرب الآخر: أن يقع على وجه التحريم.

فمن قتل مؤمنا مستحلا له فهو كافر بقتله مستحق للوعيد لقوله: ﴿إِنَّ الله لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ ﴾ (((()))، وبأمثال هذه الآية من وعيد الكفار، ومن قتل مؤمنا محرما لقتله خائفا من العقوبة له على محرما لقتله خائفا من العقوبة له على ذلك، معتقدا لوجوب الندم عليه منه، كان مستثنى بقوله: ﴿ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ﴾، غير أنّا لا نقطع على عقابه ولا نجزم بالعفو عنه، إلا أن يندم ويتوب فيكون مقطوعا له بالعفو والغفران ((())

بين يدي نجواه صدقة ثم نسختها قوله: أَأَشْفَقْتُمْ أَنْ تُقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى نَجْواكُمْ صَدَقاتٍ فَإِذْ لَـمْ تَفْعَلُـوا وَتَابَ اللهُ عَلَيْكُمْ...﴾ (١٢٧) اللهُ

المطلب الخامس: مقدرة آل البيت الثيلة غير المحدودة فى ردهم للتأويلات الباطلة للمخالفين:

مما لا ريب فيه أن أهل البيت الليه هم المرجعية الفكرية في مختلف الجوانب الفكرية للرسالة، فلديهم تفصيلات خاصة تلقوها عن النبي رَبِي الله في مجالات التفسير والفقه وغيرها، ومما يدل على ذلك وجود نصوص كثيرة تؤيد ذلك، منها: حديث الثقلين، وحديث الأمان، وحديث القرآن، وحديث الحق، والسفينة، وغيرها (١٢٨):

۱- حدیث الثقلین: «قال رسول الله عَالَيْ الله عَال تمسكتم به لن تضلوا بعدي، أحدهما ه\_ بيان الآيات الناسخة من المنسوخة:

فعلى سبيل المثال لا الحصر قال الله تعالى في محكم كتابه المجيد: ﴿يا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إذا ناجَيْتُمُ الرَّسُـولَ فَقَدِّمُوا بَــيْنَ يَـدَيْ نَجْـواكُمْ صَدَقَةً ﴾ (١٢٣)، فقال الفيض الكاشاني (رحمه الله): فتصدقوا قدامها، مستعار ممن له يدان، وفي هذا الأمر تعظيم الرسول وإنفاع الفقراء والنهى عن ١٤٦ الإفراط في السؤال، والميز بين المخلص والمنافق ومحب الآخرة ومحب الدنيا (١٢٤).

فأول من تصدق هو سيد الوصيين أمير المؤمنين الطُّلَاهِ، والرواية عن القمسي قال: «إذا سألتم رسول الله مَ إِلاله ماجة، فتصدقوا بين يدى حاجاتكم؛ ليكون أقضى لحوائجكم، فلم يفعل ذلك إلا أمير المؤمنين الطُّلَا، فإنه تصدق بدينار، وناجي رسول الله عشر نجوات» (١٢٥).

وعن الباقر السُّلَةِ: أنه سئل عن هذه الآية فقال: قدم على بن أبي طالب الطَّيْة

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

أعظم من الآخر، كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتى يردا علي الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما»<sup>(١٢٩)</sup>.

٢- حديث الأمان: روى الحاكم في مستدرك الصحيحين فقال: قال رسول الله عليه الله على الأرض الله على الأرض من الغرق، وأهل بيتي أمان لأمتي من الاختلاف، فإذا خالفتها قبيلة من العرب اختلفوا فصاروا حزب إبليس. قال الحاكم: هذا صحيح الإسناد كما وصحيحه (١٣٠).

وأما على الجانب العملي وعلى أرض الواقع فلم يقف أحد من صحابة رسول الله عن فلم يقف أحد من صحابة إمام المتقين وأمير المؤمنين وسيد الوصيين، فلم يكن أحد من أصحاب رسول الله عن يقول: «سلوني» غير علي (١٣١).

ف «عن الأصبغ بن نباتة، قال: لما جلس على التَّلَا في الخلافة وبايعه الناس خرج إلى المسجد... ثم قال السُّلَةِ: يا معشر الناس سلوني قبـل أن تفقدوني، هذا سفط العلم، هذا لعاب رسول الله صَالِيَكَ، هذا ما زَقَّنِي رسول الله مَ إِلَيْهِ زَقًا زَقًا، سلوني فإن عندي علم الأولين والآخرين، أما والله لو ثنيت لي الوسادة فجلست عليها لأفتيت أهل التوراة بتوراتهم حتى تنطق التوراة فتقول: صدق على ماكذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيّ، وأفتيت أهـل الإنجيل بإنجيلهم حتى ينطق الإنجيل فيقول: صدق على ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيّ، وأفتيت أهـل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول: صدق على ماكذب، لقد أفتاكم بما أنـزل الله فـيّ، وأنـتم تتلـون القرآن ليلا ونهارا، فهل فيكم أحد يعلم ما نزل فيه؟، ولولا آية في كتاب الله لأخبرتكم بما كان وبما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة وهي هذه

شىء إلا أنبأتكم به»، فقال: إنه ليس أحد عنده علم إلا خرج من عند أمير المؤمنين الشَّلَاةِ، فليذهب الناس حيث شاؤوا، فوالله ليأتيهم الأمر هاهنا، وأشار بيده إلى المدينة (١٣٦).

نخلص مما سبق إلى أن الباقر علما الله يصرح بأن خروج العلم من عند أمير المؤمنين الشَّلَةِ، ولا عجب في ذلك؛ لأنه باب علم مدينة رسول الله عَالِقَكْ، وحتما من يريد أن يدخل المدينة فلا بد من أن يدخلها من بابها علي بن أبي طالب الشَلْة، وهنا تبرز معالم العلوم الجمة لمدينة الرسول الأكرم في عليّ والأئمة من بعده المُثْلَمَةِ؛ لذا سوف يقتصر البحث على ذكر بعض من الأمثلة، وهي الآتي:

أولا: فيما يخص التوحيد الذي قد جرى بين الإمام على الشلا وذعلب اليماني في (رؤية الله عز وجل) قال: يا أمير المؤمنين، هل رأيت ربك؟، فقال: ويلك يا ذعلب لم أكن بالذي أعبد ربا لم أره. قال: فكيف رأيته؟ صفه لنا. الآية: ﴿يَمْحُوا اللهُ ما يَشاءُ وَيُثْبِتُ وَعِنْدَهُ أُمُّ الْكِتابِ (١٣٣). ثم قال: سلوني قبل أن تفقدوني، فوالله الذي فلق الحبة وبرأ النسمة لو سألتموني عن آية آية في ليل أنزلت أو في نهار أنزلت، مكيّها ومدنيها، سفريها وحضريها، ناسخها ومنسوخها، محكمها ومتشابهها، وتأويلها وتنزيلها لأخبر تكم...»<sup>(١٣٤)</sup>.

وعن المثنى، عن زرارة قال: كنت ١٤٨ عند أبي جعفر الطَّلَةِ، فقال له رجـل من أهل الكوفة يسأله عن قول أمير المؤمنين الطَّلَةِ: «سلوني عما شئتم، فـلا تسألوني عن شيء إلا نبأتكم به»، قال: إنه ليس أحد عنده علم شيء إلا خرج من عند أمير المؤمنين الطُّلَةِ، فليذهب الناس حيث شاؤوا، فوالله ليس الأمر إلا من هاهنا، وأشار بيده إلى بيته (١٣٥).

وعن زرارة قال: كنت قاعدا عند أبى جعفر علمم فقال رجل من أهل الكوفة يسأله عن قول أمير المؤمنين: «سلوني عما شئتم، ولا تسألوني عن

أسرار التأويل في مرويات آل البيت عظيم القرآنية

قوله: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ \* إلى رَبِّها ناظِرَةً ﴾ (١٣٨)، فإن ذلك موضع ينتهى فيه أولياء الله عز وجل بعدما يفرغ من الحساب إلى نهر يسمى الحيوان، فيغتسلون فيه ويشربون منه، فتبقى وجوههم إشراقا، فيذهب عنهم كل أذى وقذى ووعث، ثم يؤمرون بدخول الجنة، فمن هذا المقام ينظرون إلى ربهم كيف يثيبهم، ومنه يدخلون الجنة، فذلك قول الله عز وجل في تسليم الملائكة عليهم: ﴿سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين »، فعند ذلك أيقنوا بدخول الجنة والنظر إلى ما وعدهم ربهم، وذلك قوله: ﴿إلى ربها ناضرة ﴾ ... وإنما يعنى بالنظر إليه النظر إلى ثوابه تبارك وتعالى»<sup>(١٣٩)</sup>.

ثالثا: احتجاج الإمام الصادق الشَكْه على الزنديق وبيان مذهب التناسخ «أن أصحاب التناسخ قمد خلفوا وراءهم منهاج الدين، وزينوا لأنفسهم الضــلالات، وأمرجـوا أنفســهم فــي الشهوات، وزعموا أن السماء خاوية ما

قال: ويلك! لم تره العيون بمشاهدة الأبصار، ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، ويلك يا ذعلب، إن ربى لا يوصف بالبعد ولا بالحركة ولا بالسكون، ولا بقيام -قيام انتصاب- ولا بجيئة ولا بـذهاب، لطيف اللطافة لا يوصف باللطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ، رؤوف الرحمة لا يوصف بالرقة، مؤمن لا بعبادة، مدرك لا بمجسة، قائل لا بلفظ، هو في الأشياء على غير ممازجة، خارج منها على غير مباينة، فوق كل شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كل شيء ولا يقال له أمام، داخل في الأشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج منها لا كشيء من شيء خارج. فخر ذعلب مغشيا عليه، ثم قال: تالله ما سمعت بمثل هذا الجواب، والله لا عدت إلى مثلها (١٣٧).

ثانيا: من كلام أمير المؤمنين في الرد على الثنوية والزنادقة: «... وأما

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

موسمى التكليم مجلس المأمون، وقد اجتمع فيه جماعة علماء أهل العراق وخراسان، فقال المأمون: أخبروني عن معنى هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنا مِنْ عِبادِنا ﴾ (١٤٤) ... فقال الرضاع الشَّيْدِ: لا أقول كما قالوا، ولكن أقول: أراد الله تبارك وتعالى بذلك العترة الطاهرة عليم فقال المأمون: وكيف عنبي العترة من دون الأمة؟، فقال له الرضاع الله: لو أراد الأمة لكانت بأجمعها في الجنة، لقول الله تبارك وتعالى: ﴿فَمِــنْهُمْ ظَـالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سابقٌ بِالْخَيْرِاتِ بِإِذْنِ الله ذَلِكَ هُوَ الْفَضْـلُ اُلْكَبِير ﴾<sup>(هُنَا)</sup>، ثـم جمعهم كلهم في الجنة فقال: ﴿جَنَّاتُ عَدْنٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الأَنْهارُ يُحَلَّوْنَ فِيها مِنْ أُساور مِنْ ذَهَبٍ ﴾ (١٤٦)، فصارت الوراثة للعترة الطاهرة لا لغيرهم...» (١٤٧). خامسا: عصمة الأئمة: إن الإمام كالنبى يجب أن يكون معصوما من جميع الرذائل والفواحش، ما ظهر منها

فيها شيء مما يوصف، وأن مدبر هـذا العالم في صورة المخلوقين، بحجة مَن روى أن الله عز وجل خلق آدم على صورته، وأنه لا جنة ولانار، ولا بعث ولا نشور ... فاستقبح مقالتهم كل الفرق، ولعنهم كل الأمم، فلما سئلوا الحجة زاغوا وحادوا، فكذب مقالتهم التوراة ولعنهم الفرقان»<sup>(١٤٠)</sup>. ثم إن أصحاب التناسخ لا يعددون من المسلمين ولا ممن يدخل قوله في <u>اما</u> جملة الإجماع؛ لكفرهم وضلالهم وشف ذوذهم من البين (١٤١)، فالقول بالتناسخ باطل، ومن دان بالتناسخ فهو كافر؛ لأن في التناسخ إبطال الجنة والنار (١٤٢). وفيما ورد في عيون أخبار الرضا قال المأمون للرضاع الشَّيْدِ: «يا أبا الحسن ما تقول في القائلين بالتناسخ؟، فقال الرضاء للله: من قال بالتناسخ فه و كافر بالله العظيم مكذب بالجنة والنار»<sup>(۱٤۳)</sup>.

رابعا: روى ابـن شـعبة الحرانـي فـي تحـف العقـول: «لمـا حضـر علـي بـن أسرار التأويل في مرويات آل البيت المله القرآنية

وذلك قول الله عز وجل: ﴿إِنَّ هَــذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِـيَ أَقْــوَمُ ﴾<sup>(١٥١)</sup> (١٥٢)

سادسا: تأكيدات النبي مَنْطَقْتُه على حقوق أهل بيته علِشَلِهُمْ: قال الإمام أبو عبد الله أحمد بن حنبل: ما جاء لأحد من أصحاب رسول الله من الفضائل ما جاء لعلى بن أبى طالب، وقال ابن عباس: ما نزل في أحد في كتاب الله ما نزل في عليّ، وقال مرة أخرى: نزل في على ثلاث مئة آية من كتاب الله عز وجل. وقال مرة ثالثة: ما أنزل الله: ﴿يَا أَيُّهَا الَّــزِينَ آمَنُ والله، إلا وعليٌّ أميرها وشريفها، ولقد عاتب الله أصحاب محمد متخلف في غير مكان من كتابه العزيز وما ذكر علياً إلا بخير (١٥٣).

قال عمر بن سعيد: قلت لعبد الله بن عياش بن أبي ربيعة: يا عم لم كان صغي الناس إلى علي؟، فقال: يا ابن أخي إن عليا كان له ما شئت من ضرس قاطع في العلم، وكان له البسطة وما بطن، من سنّ الطفولة إلى الموت، عمدا وسهوا، كما يجب أن يكون معصوما من السهو والخطأ والنسيان؛ لأن الأئمة حفظة الشرع والقوامون عليه (<sup>121)</sup>. وقد عررَّف الإمام الصادق الله العصمة، إذ سأل أحدهم أبا عبد الله الحيدة، إذ سأل أحدهم أبا عبد الله الحيدة عن ذلك فقال: المعصوم هو الممتنع بالله من جميع محارم الله، وقال الله تبارك وتعالى: ووَمَنْ يَعْتَصِمْ بالله فَقَدْ هُدِي إلى صراطٍ مُسْتَقِيمٍ أُنَانَ (<sup>(12)</sup>).

وعن الإمام موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمد، عن أبيه محمد بن علي، عن أبيه علي بن الحسين الم قال: الإمام منا لا يكون إلا معصوماً، وليست العصمة في ظاهر الخلقة فيعرف بها، ولذلك لا يكون إلا منصوصاً. فقيل له: يا ابن رسول الله فما معنى المعصوم؟، فقال: هو المعتصم بحبل الله، وحبل الله هو القرآن، لا يفترقان إلى يوم القيامة، والإمام يهدي إلى القرآن والقرآن يهدي إلى الإمام،

في العشيرة، والقدم في الإسلام، والصهر لرسول الله تراييك، والفقه في السنة، والنجدة في الحرب، والجود في الماعون. وقالت عائشة: علي أعلم الناس بالسنة (١٥٤).

وسئل الإمام أحمد بن حنبل عن علي ومعاوية، فقال: إن علياً كان كثير الأعداء ففتش أعداؤه عن شيء يعيبونه به فلم يجدوه، فجاؤوا إلى رجل قد حاربه وقاتله، فأطروه كيداً منهم امر

وقال القاضي إسماعيل والنسائي وأبو علي النيسابوري وغيرهم: لم يرد في حق أحد من الصحابة بالأسانيد الحسان ما جاء في علي<sup>(١٥٦)</sup>. و«... عن صالح بن كيسان، قال: سمع عامر بن عبد الله بن الزبير -وكان من عقلاء قريش-ابناً له ينتقص علي بن أبي طالب فقال له: يا بنيَّ لا تنتقص علياً، فإن الدين لم يبن شيئاً فاستطاعت الدنيا أن تهدمه، وإن الدنيا لم تبن شيئاً إلا هدمه الدين! يا بني إن بني أمية

لهجوا بسب علي بن أبي طالب في مجالسهم، ولعنوه على منابرهم، فكأنما يأخذون والله بضبعيه إلى السماء مداً، وإنهم لهجوا بتقريظ ذويهم وأوائلهم من قومهم، فكأنما يكشفون منهم عن أنتن من بطون الجيف! فأنهاك عن سبه»

سابعا: ما جرى بين باقر آل البيت الطُّلَةِ وقتادة بن دعامة البصرى، فعن البرقي، عن محمد بن على، عن محمد بن الفضيل، عن الثمالي قال: "كنت جالسا في مسجد الرسول الشيك إذ أقبل رجل فسلم فقلت له: من أنت يا عبد الله؟، قال: رجل من أهل الكوفة، فقلت: ما حاجتك؟، فقال لى: أتعرف أبا جعفر محمد بن على؟، قلت: نعم، فما حاجتك إليه؟، قال: هيأت له أربعين مسألة أسأله عنها فما كان من حق أخذته، وما كان من باطل تركته، قال أبو حمزة: فقلت له: هل تعرف ما بين الحق والباطل؟، قال: نعم، فقلت له: فما حاجتك إليه إذا كنت تعرف ما بين أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرائية

قال له أبو جعفر الشَلَةِ: ويحك أتدري أين أنت؟ أنت بين يدي ﴿بَيُموتٍ أَذِن اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيها بِالْغُدُوِّ وَالأَصال ﴾ (١٥٨)، فأنت ثم ونحن أولئك، فقال له قتادة: صدقت والله جعلنى الله فداك والله ما هى بيـوت حجارة ولا طين، قال قتادة: فأخبرني عن الجبن، فتبسم أبو جعفر الشَّلَة ثم قال: رجعت مسائلك إلى هذا؟!، قال: ضلت عنى، فقال: (لا بأس به) (١٥٩)، فقال: إنه ربما جعلت فيه إنفحة الميت، قال: ليس بها بأس، إن الإنفحة ليس لها عروق، ولا فيها دم، ولا لها عظم، إنما تخرج من بين فرث ودم، ثم قال: وإن الإنفحة بمنزلة دجاجة ميتة أخرجت منها بيضة، فهل تؤكل تلك البيضة؟، فقال قتادة: لا، ولا آمر بأكلها، فقال أبو جعف رالللي: ولم ؟، فقال: لأنها من الميتة، قال له: فإن حضنت تلك البيضة، فخرجت منها دجاجة، أتأكلها؟، قال: نعم، قال: فما حرم عليك البيضة، وحلل لك الدجاجة؟، ثم قال الطَّلَة: فكذلك الحق والباط-ل؟، فقال لي: يا أهال الكوفة أنتم قوم ما تطاقون، إذا رأيت أبا جعفر فأخبرني، فما انقطع كلامي معه حتى أقبل أبو جعفر الشَّلَةِ وحوله أهل خراسان وغيرهم يسألونه عن مناسك الحج، فمضى حتى جلس مجلسه، وجلس الرجل قريبا منه، قال أبو حمزة: فجلست بحيث أسمع الكلام وحوله عالم من الناس، فلما قضى حوائجهم وانصرفوا التفت إلى الرجل فقال له: من أنت؟، قال: أنا قتادة بن دعامة البصرى، فقال له أبو جعفر عالملك: أنت فقيه أهل البصرة؟، قال: نعم، فقال له أبو جعفر الشَّلَةِ: ويحك يا قتادة إن الله عز وجل خلق خلقا من خلقه فجعلهم حججا على خلقه فهم أوتاد في أرضه، قوام بأمره، نجباء في علمه، اصطفاهم قبل خلقه أظلة عن يمين عرشه، قال: فسكت قتادة طويلا ثم قال: أصلحك الله والله لقد جلست بين يدى الفقهاء وقدام ابن عباس فما اضطرب قلبى قدام واحد منهم ما اضطرب قدامك،

الإنفحة مثل البيضة، فاشتر الجبن من أسواق المسلمين، من أيدي المصلين، ولا تسأل عنه، إلا أن يأتيك من يخبرك عنه (١٦٠٠).

وعن زيد الشحام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر الشَّلَةِ فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة؟ قال: هكذا يزعمون، فقال أبو جعفر الطَّلَاةِ: بلغني أنك تفسر القرآن؟ فقال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر الطَّلَةِ: بعلم تفسره أم ١٥٤ بجهل؟ قال: لا بعلم، فقال له أبو جعفر الشَّلَةِ: فإن كنت تفسره بعلم فأنت أنت وأنا أسألك؟ قال قتادة: سل، قال: أخبرني عن قول الله عز وجل في سبأ: ﴿وَقَدَّرْنا فِيهَا السَّيْرَ سِيرُوا فِيها لَيالِيَ وَأَيَّاماً آمِنِينَ ﴾ (١٦١)، فقال قتادة: ذلك من خرج من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت كان آمنا حتى يرجع إلى أهله، فقال أبو جعف ر علماً في: نشدتك الله يا قتادة هل تعلم أنه قد يخرج الرجل من بيته بزاد حلال وراحلة وكراء حلال يريد همذا

البيت فيقطع عليه الطريق فتذهب نفقته ويضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه؟ قال قتادة: اللهم نعم، فقال أبو جعفر الشَّلَةِ: ويحك يا قتادة إن كنت إنما فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد هلكت وأهلكت، وإن كنت قد أخذته من الرجال فقد هلكت وأهلكت، ويحك يا قتادة ذلك من خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفا بحقنا يهوانا قلبه كما قال الله عز وجل: ﴿فَاجْعَلْ أَفْئِدَةً مِنَ النَّاس تَهْـوي إلَـيْهِمْ ﴾ (١٦٢)، لـم يعن البيت فيقول: إليه، فنحن والله دعوة إبراهيم الشَيْد التي من هوانا قلبه قبلت حجته وإلا فلا، يا قتادة فإذا كان كذلك كان آمنا من عذاب جهنم يوم القيامة، قمال قتمادة: لا جمرم والله لا فسرتها إلا هكذا، فقال أبو جعفر السَّلَةِ: ويحك يا قتادة إنما يعرف القرآن من خوطب به (۱۹۳). ثامنا: ما كان بين الصادق الشَّلَاةِ وأبسى حنيفة (ت١٥٠هـ): أسرار التأويل في مرويات آل البيت الشرار القرآنية

تعالى: ﴿وَمَنْ دَخَلَهُ كَانَ آمِناً ﴾ (١٦٥)، أين ذلك من الأرض؟ قال: الكعبة، قال: أفتعلم أن الحجاج بن يوسف حين وضع المنجنيق على ابن الزبير في الكعبة فقتله كان آمنا فيها؟، فسكت، ثم قال له: يا أبا حنيفة إذا ورد عليك شيء ليس في كتاب الله ولم تأت به الآثار والسنة كيف تصنع؟ فقال: أصلحك الله أقيس وأعمل فيه برأيمي، قال: يا أبا حنيفة إن أول من قاس إبليس الملعون، قاس على ربنا تبارك وتعالى فقال: ﴿أَنَا خَيْرٌ مِنْهُ خَلَقْتَنِي مِنْ نــار وَخَلَقْتَــهُ مِــنْ طِـينٍ (١٦٦،)، فسكت أبو حنيفة، فقال: يا أبا حنيفة أيما أنجس البول أو الجنابة ؟ فقال: البول، فقال: فما بال الناس يغتسلون من الجنابة ولا يغتسلون من البول؟ فسكت، فقال: يا أبا حنيفة أيما أفضل الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة، قال: فما بال الحائض تقضى صومها ولا تقضـــى صــلاتها؟ ... إلـــى آخــر الحديث (١٦٧).

فقد ورد عن الصادق السلَّة –وهو ما روي فـــى علــل الشــرائع بإســـناده عنه السُّلَادِ – أنه قال لأبي حنيفة: أنت فقيه أهل العراق؟ فقال: نعم، قال: فبم تفتيهم؟ قال: بكتاب الله وسنة نبيه، قال: يا أبا حنيفة تعرف كتاب الله حق معرفته وتعرف الناسخ من المنسوخ؟ فقال: نعم، فقال: يا أبا حنيفة لقد ادّعيت علما، ويلك ما جعل الله ذلك إلا عند أهل الكتاب الذي أنزله عليهم، ويلك ولا هو إلا عند الخاص من ذرية نبينا، وما أراك تعرف من كتابه حرفا، فإن كنت كما تقول ولست كما تقول فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿سِيرُوا فِيها لَيالِي وَأَيَّاماً آمِن ينَ ﴾ (١٦٤)، أين ذلك من الأرض؟ قال: أحسبه ما بين مكة والمدينة، فالتفت أبو عبـد الله الشَّكْةِ إلى أصحابه فقال: أتعلمون أن الناس يقطع عليهم ما بين المدينة ومكة فيؤخذ أموالهم ولا يأمنون على أنفسهم ويقتلون؟ قالوا: نعم، فسكت أبو حنيفة، فقال: يا أبا حنيفة أخبرنى عـن قـول الله

واجتمعت الأمة على محبتهم، وكان الشانئ لهم قليلا والكاره لهم ذليلا، وكثر المادح لهم، وذلك حينَ تَغَيُّر البِلَادِ، وضَعْفِ العِباد، واليأس من الفرج، فعند ذلك يظهر القائم فيهم، ثم قال النبي رَبْطَالُه: اسمه كاسمي، وهو من ولد ابنتي فاطمة، يظهر الله الحق بهم، ويخمد الباطل بأسيافهم، ويتبعهم الناس بين راغب إليهم وخائف لهم، قال: وسكن البكاء عن النبي رايلية فقال: معاشر المؤمنين، أبشروا بالفرج، فإن وعد الله لا يخلف، وقضاؤه لا يرد، وهو الحكيم الخبير، وإن فتح الله قريب، اللهم إنهم أهلى، فأذهب عنهم الرجس، وطهرهم تطهيرا، اللهم اكلاهم، وارعهم، وكن لهم، وانصرهم، وأعرزهم، ولا تـــذلهم، واخلفني فيهم. إنك على ما تشاء قدير. وعنه مَ إِلا قال: يا على أنت المظلوم بعدى، فويل لمن قاتلك، وطوبي لمن قاتل معك (١٦٨).

وفي نهاية المطاف بعد الظلم الذي يتعرض إليه آل البيت الشَّيْن، فلا بد من أن يظهر مَن يملأ الأرض عـدلا وقسطا بعد ما ملئت ظلما وجورا، وفيه أحاديث جمة، منها ما ورد عن عبد الرحمن بن أبي ليلي قال: قال أبي: دفع النبي صَالِمُهْ الراية يوم خيبر إلى علي بن أبى طالب الطُّلَةِ، ففتح الله عليه، ووقفه يوم غدير، فأعلم الناس أنه مولى كل مؤمن ومؤمنة، وقال له: أنت منى وأنا ١٥٦ ) منك -والحديث طويل، إلى أن قال-وقال له: إن الله قد أوحى إلى بأن أقوم بفضلك، فقمت به في الناس، وبلغتهم ما أمر الله بتبليغه، وقال: اتق الضغائن التي لك في صدور مَن لا يظهرها إلا بعد موتى، أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون، ثم بكي تَأْطَيْكَ، فقيل: مم بكاؤك يا رسول الله؟ قال: أخبرني جبرائيل أنهم يظلمونه ويمنعونه حقه ويقاتلونه ويقتلون ولده، ويظلمونهم بعده. وأخبرني جبرائيل أن ذلك يزول إذا قام قائمهم وعلت كلمتهم،

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

الخاتمة:

١- يرى البحث أن التفسير الروائي
لآل البيت عليه أثبت أن علوم آل
محمد ومعرفتهم هي علوم إلهية
مرجعها رسول الله عليه فليس هنالك
أي افتراق بين القرآن الكريم وسنة آل
البيت عليه الرسول عليه وأهل بيته عليه.

٢- التمسك بالموروث الفكري لآل
١لبيت عليه هو المانع من الاختلاف في
التأويل؛ لأن آل البيت عليه هم ما المرجعية الحقة والعين الصافية التي يجب أن يأخذ منها الجميع، وهذا ما أكده نبي الرحمة عليه من زاغ وذهب اهتدى وأخذ به، ومنهم من زاغ وذهب بعيدا في تأويلات باطلة لا مجال لصحتها بأي حال من الأحوال.

٣- التشـتت الفكري والمـذهبي والدس والتزوير والغلو والتطرف في والدس والتزوير والغلو والتطرف في حب أهل البيت المنهي ، وعدم إقرار مدرسة السلف بأكثر صحاح الفضائل في علي المنية، والانحرافات التي كانت

في جماعة أهمل البيت المُشْهَر للظروف السياسية أو الأخلاقية والاجتماعية، وظروف الاضطهاد، والمعارضة السرية في العمل والحركة، والتعصب، والنصب والعداء، وعمليات كتمان الحقائق، والتشويه وعدم الدقة في النقل، أو سوء الفهم والتلقي والأخذ عن الائمة، والجمود على نصوص الألفاظ، وضياع كثير من القرائن الحالية والمقالية التي كانت تقرن بالروايات والأحاديث التمي توضح المصدر، كل ذلك لعب دورا أساسيا في تمزيق الأمة الإسلامية، وفتح لهم مجالا رحبا للنيل من عقيدتهم الحقة، وأدى بدوره إلى بروز التحديات الفكرية المعاصرة التمي تلعب على أوتار متعددة من الموروثات البالية؛ للتشكيك وتمزيق وحددة الصف الإسلامي وإثارة الفتن والقلاقل. ٤- وضع النبي صَلَاقِكَ أسسا عديدة في وجوب الأخذ من عين صافية،

ولكن أنى لهم ذلك، ففي عصر النبوة

أنزل الله بها من سلطان، ويعتقدون بصحتها؛ لغرورهم وجهلهم بأنفسهم، أو لمغريات الدنيا الزائلة، أو لتعصبهم الأعممي وبغضمهم لآل بيت النبوة الأطهار.

٦- يعتقد البحث أن من أسرار التأويل الهداية الإلهية والتوفيق الرباني، فهو مفصل مهم بين أصحاب الحق وأصحاب الباطل، وقد تمكن بعضهم من الوصول إليه من خلال الانصراف للدرس والتعليم، وبذل الغالى والنفيس لأجله؛ ليكون عملهم خالصا لوجهه تعالى، كما أن بعضهم وفق لمصاحبة الأئمة الله حتى قال قولته الخالدة: لا

يصدر من المعصوم إلا معصوم. ٧- التأويل في نظر أهـل البيت اللَّهُمْ المراد منه اختصاصهم بهذا العلم، كما هو مقتضى الجمع بين الروايات، أي اختصاصهم بجميع تفسير القرآن، وكل القرآن، إلا أن القرآن لا يفهمه الفهم الكامل التام غير أهل البيت الطَّيْهِ. والنبي صَالِكُه بين ظهرانيهم وهم ابتعدوا عنه. إما في الوقت الحاضر فإذا أراد المسلمون أن يهنؤوا في عيشهم فلابد لهم من غربلة التاريخ وتمحيصه؛ لإزالة كل الشوائب العالقة به، ولكي يستقيم التفسير والتأويل معا، ومن ثم إيجاد الحلول لكل المشكلات الاقتصادية والاجتماعية والسياسية وغيرها، فالقرآن فيه تبيان كل شيء، وسنة آل البيت الشهر أي الملازمة الحقة بينهما، ١٥٨ ] فهما أخوان مؤتلفان لا يفترقان أبدا أىدا.

٥- يعتقد البحث أن التأويل أشد خطرا من التفسير، وأن السبب الرئيس في اختلافه هو تصدي مجموعة لا نقول: إنهم من العلماء؛ لكي لا نظلم علماءنا الأعلام، بل شرذمة ممّن باعوا دينهم بدنياهم، أو أصابهم العجب حتى أوغلوا في التفسير بالرأي بعيدا عن الكتاب والسنة، فلا الكتاب مرجعهم، ولا السنة تفصل لهم ما في الكتاب، حتى أوغلوا في تفسيرات وتأويلات ما

أسرار التأويل في مرويات آل البيت ﷺ القرآنية

٨- تلقيى آل البيت علومهم ومعارفهم من ثلاثة أبواب: التلقى عن رسول الله تُنْطَلْقُالَه، وهذا باب كبير وقد صرح به النبي عَالِي حَد عَد مُنالًا حيث قال: "أنا مدينة العلم وعلى بابها"((١٦٩)، فعلى الشَايَة باب علم مدينة الرسول الأكرم محمد مَنْ الثَالة، وقد قال الله تعالى في محكم كتابه: ﴿وَأَتُسُوا الْبُيُسُوتُ مِنْ أَبُوابِها ﴾ (١٧٠)، والباب الثاني هو الإلهام والإلقاء من الله تعالى، والعلم بالغيب الذي أطلع الله تعالى عليه بعض عباده، والأبواب الثلاثة مصبها واحد، وهـو الله عز وجل، وقد قال الله تعالى: ﴿بِسْم الله مَجْراها وَمُرْساها ﴾ (١٧١).

٩- لا بد للمفسر والمؤول أن يكون على دراية تامة بعلوم القرآن كافة؛ لكي لا يقع في أي مشكل، وبالتالي فإن إهمال أي علم من علوم القرآن يجعل المفسر يزيغ عن الحق، ويفسر ويؤول بما لا يرضي الله وأهل بيته الله المقت على أرض الواقع جهارا نهارا أن

عليا الله هو أعلم علماء عصره بمرأى المسلمين، حيث قال قولته الفصل المشهورة: «سلوني»، ولم يجرؤ أحد أن يقولها غيره، فهو عنده علوم الأولين والآخرين، وما كان وما هو كائن إلى قيام الساعة، فكيف يتهمنا بعضهم أن شيعة آل البيت الله يغالون في حبهم لعلي الله؟!، أعاذنا الله وجميع المسلمين في مشارق البلاد ومغاربها منه.

١١- من خلال عرضنا للمرويات في فقيه أهل البصرة قتادة بن دعامة البصري، وفقيه أهل العراق أبي حنيفة النعمان، مع أبي جعفر الباقر وأبي عبد الله الصادق عليه من خلال تأويلهما للآية المباركة: (سيروا فيها ليالي وأَيَّاماً آمِنينَ (<sup>١٧٢)</sup>، فلم يجيبا الإمامين بجواب شاف يعتمد عليه، ولعل أبا حنيفة قد اعترف اعتراف اواضحا باستعماله القياس: «أقيس وأعمل فيه برأيي»، فرد عليه صادق آل البيت عليه.

أن أهل البيت الله نهوا عن استعمال التفسير بالرأي في مواضع كثيرة يطـول ذکرها، منها قوله ﷺ: «ما آمن بی من فسر برأيه كلامي» (١٧٣)، وعنه مَنْهَالِكَ: «من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار» (١٧٤)؛ لـذا يعـد التفسير بالرأي مخالفا للقواعد التي وضعها الرسولﷺ وآل بيته الله في تفسير آيات الله المباركات وتأويلها، أي يجب اعتماد ما ثبت اعتباره عن طريق ١٦٠ الشرع أو حكم العقل. ١٢- من أراد من الباحثين إتمام بحثى هذا فأنا أرحب بذلك غاية الترحيب، وأرجو له التوفيق والنجاح، وأتذكر قوله تعالى: ﴿وَفَوْقَ كُـلٍّ ذِي عِلْم عَلِيمٌ ﴾ (١٧٥).

المصادر والمراجع: \* القرآن الكريم خير ما أبتدأ به. ١- اشوب: ابن شهر آشوب، مناقب آل أبي طالب، تصحيح وشرح ومقابلة: لجنة من أساتذة النجف الاشرف، (١٣٧٦هـ – ١٩٥٦م).

٢- الأصفهاني: محمد علي الرضائي
 الأصفهاني، دروس في المناهج والاتجاهات
 التفسيرية، الأصفهاني، منشورات المركز
 العالمي للدراسات الإسلامية، صدف، ط، ١

٣- البحراني: السيد هاشم البحراني
(ت١١٠٧هـ)، البرهان في تفسير القرآن،
تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة
البعثة، قم.

٤- البرقي: أحمد بن محمد بن خالد البرقي، المحاسن، تصحيح وتعليق: السيد جلال الدين الحسيني، دار الكتب الإسلامية بطهران، (١٣٧٠هـ -١٣٣٠ش).

0- البهـائي: الـوجيزة، مطبعـة مجلـس الشوري، طهران، (١٣٥٦هـ).

٦- الثمالي: أبو حمزة الثمالي، تفسير أبي حمزة الثمالي، مراجعة وتقديم: الشيخ محمد

هادى معرفة، الهادى، ط١، (١٤٢٠هـ -۱۳۷۸ شر). ٧- الجزائري: السيد نعمة الله الجزائري، نور البراهين، تحقيق السيد مهدى الرجائي، قم، ط1، (١٤١٧هـ). ٨- الجواهري: حسن الجواهري، بحوث في الفقه المعاصر، دار الذخائر، بيروت، لىنان، ط١. ٩- ابن الجوزي: أبو الفرج عبد الرحمن بن على، الموضوعات، تحقيق: عبد الرحمن 171 محمد عثمان، دار الفكر، بيروت، (١٤٠٣هـ - ١٩٨٤م). ١٠- الجوزية: ابن قيم الجوزية محمد بن أبى بكر، المنار المنيف، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، بيروت، (١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م). ١١- الجوهري: مختار الصحاح، تحقيق: أحمد عبد الغفور العطار، ط٤، (١٤٠٧هـ -۱۹۸۷م). ١٢- ابن حجر: ابن حجر الهيثمي، الصواعق المحرقة.

الموحــد الأبطحـي، ط١، ذي الحجـة، (١٤٠٩هـ). ١٩- الريشهري: محمد الريشهري، ميزان الحكمة ، دار الحديث، ط١، (١٤١٣هـ). ٢٠- الزركشي: أبو عبد الله محمد بن بهادر بن عبد الله الزركشي، البرهان في علوم القرآن، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار إحياء الكتب العربية، عيسى البابي الحلبي وشركاءه، ط١، (١٣٧٦هـ – ١٩٥٧م). للطباعة والنشر، بيروت، لبنان، (١٤٠٢هـ – ١٩٨٦م).

٢٢ - ابن سليمان: مقاتل بن سليمان،
تحقيق: أحمد فريد، دار الكتب العلمية،
بيروت، لبنان، ط ١، (١٤٢٤ه - ٢٠٠٣م).
٣٣ - السيوطي: جلال الدين عبد الرحمن
بن أبي بكر (ت ٩٦١ه)، تدريب الراوي في
شرح تقريب النواوي، تحقيق: عبد الوهاب
عبد اللطيف، ط٢، (١٣٩٢ - ١٩٧٢م).
٢٤ - الشاهرودي: الشيخ علي النمازي
الشاهرودي، مستدرك سفينة البحار، تحقيق

\* ابن حجر: شهاب الدين بن حجر العسقلاني، فتح الباري، دار المعرفة، بيروت، لبنان، ط۲.
۲ الحكيم: السيد حسن الحكيم، مذاهب الإسلاميين.
31 – الحكيم: السيد محمد باقر الحكيم، علوم القرآن، مؤسسة الهادي، قم، ط، ٣
10 – الحلو: السيد محمد علي الحلو، التمهيد في علم الدراية، تقريرات: السيد محمد جليل اليعقوبي، النور، (٢٠١٢م).

١٦ – الحويزي: عبد علي بن جمعة العروسي الحويزي، نور الثقلين، مؤسسة العروسي الحويزي، نور الثقلين، مؤسسة إسماعيليان للطباعة والنشر والتوزيع، قم، (١٣٧٠ ش – ١٤١٢م).

١٧- الخوئي: السيد الخوئي
 (ت١٤١٣هـ)، البيان في تفسير القرآن، دار
 الزهراء للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت،
 لبنان، (١٣٩٥هـ – ١٩٧٥م).

١٨- الرواندي: قطب الدين الرواندي، الخرائج والجرائح، مؤسسة الإمرام المهدي الشَنْيَة، بإشراف السيد محمد باقر

وتصحيح: الشيخ حسن بن علي النمازي، (١٤١٨هـ).

٢٥-شرف الدين: السيد شرف الدين
 الموسوي (ت١٣٧٧هـ)، المراجعات، تحقيق:
 حسين الراضي، ط٢، (١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م).
 ٣٦- الشيرازي: الشيخ ناصر مكارم
 الشيرازي، الأمثل في تفسير كتاب الله
 المنزل، دار إحياء التراث العربي، بيروت،

المكترن، دار إحياء الكراك العربي، بيرو ط۲، (١٤١٦هـ – ٢٠٠٥م).

٢٧- الصدوق: الشيخ الصدوق: الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإسلامية، مؤسسة البعثة، قم، ط١، (١٤١٧هـ).

\* التوحيد، تحقيق وتصحيح وتعليق: السيد هاشم الحسيني الطهراني، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة.

\* علل الشرائع، تحقيق وتقديم: السيد محمد صادق بحر العلوم، منشورات المكتبة الحيدرية، النجف الأشرف، (١٣٨٥هـ -١٩٦٦م).

\* عيـون أخبـار الرضـاعلَّلَةِ، تصـحيح وتعليـق وتقـديم: الشـيخ حسـين الأعلمـي،

مطابع مؤسسة الأعلمي، بيروت، لبنان، (٤٠٤١هـ - ١٩٨٤م). \* معانى الأخبار، تصحيح وتعليق: على أكبر الغفاري، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم. ٢٨- الصفار: محمد بن الحسن الصفار (ت ۲۹۰ه.)، بصائر الدرجات، تصحيح وتعليق وتقديم: الحاج ميرزا حسن كوجه باغي، منشورات الأعلمي، طهران، الأحمدي، طهران، (١٤٠٤-١٣٠٢ش). ٢٩- الطباطبائي: السيد محمد حسين الطباطبائي، الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة. \* القرآن في الإسلام، تعريب: السيد أحمد الحسيني. ٣٠- الطبري: محمد بن جرير الطبري،

جامع البيان في تأويل آي القرآن، تقديم: جامع البيان في تأويل آي القرآن، تقديم: الشيخ خليل الميس، ضبط وتوثيق وتخريج: صدقي جميل العطار، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، (١٤١٥هـ – ١٩٩٥م).

٣١- الطبرسي: أبو علي الفضل بن الحسن الطبرسي (ت٤٥٨هـ)، مجمع البيان في تفسير القرآن، تحقيق وتعليق: لجنة من العلماء والمحققين الاخصائيين، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، ط ١، بيروت، لبنان.

٣٢- الطبرسي: الشيخ الطبرسي، الاحتجاج، تعليق وملاحظات: السيد محمد باقر الخرسان، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف، (١٣٨٦ – ١٩٦٦م).

٣٣- الطبرسي: حسين النوري الطبرسي، ميرزا حسن النوري، مستدرك الوسائل، مؤسسة آل البيت عليه لإحياء التراث، بيروت، لبنان، ط١، (١٤٠٨- ١٩٨٧م).

٣٤- الطوسي: الشيخ الطوسي، التبيان في تفسير القرآن، تحقيق وتصحيح: أحمد حبيب قصر العاملي، مكتب الإعلام الإسلامي، ط٢، (١٤٠٩هـ).

\* الخــلاف، تحقيــق: جماعــة مــن المحققين، مؤسسـة النشـر الإسـلامي التابعـة لجماعة المدرسين بقم، (١٤٠٧هـ).

٣٥- العـاملي: محمـد بـن الحسـن الحـر العاملي (ت١١٠٤هـ)، وسائل الشيعة، مؤسسـة

آل البيت بالله لإحياء التراث، مهر، قم، ط٢، (١٤١٤هـ).

\* هداية الأمة إلى أحكام الأئمة، مؤسسة الطبع والنشر التابعة للاستانة الرضوية المقدسة، ط١، (١٤١٢).

\* الفصول المهمة في أصول الأئمة،
تحقيق وإشراف: محمد بن الحسين القائيني،
مؤسسة معارف الإمام الرضائي الإسلامية،
ط۱، (١٣٧٩ه).

۳۸- ابن عبد البر: ابن عبد البر، الاستيعاب، دار الجيل، بيروت، لبنان، ط۱، (١٤١٢ - ١٩٩٢م).

٣٩- العيني (ت٨٥٥هـ)، عمدة القارئ، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان. ٤٠- الفراهيدي: أبو عبد الله الخليل بن أحمد الفراهيدي (ت١٧٥هـ)، العين، تحقيق: د. مهدي المخزومي ود. إبراهيم السامرائي، ط٢، (١٤٠٩هـ).

٤١- القبانجي: السيد حسن القبانجي، مسند الإمام علي الشيخ، تحقيق: الشيخ طاهر السلامي، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، لبنان، ط١، (١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م).

أسرار التأويل في مرويات آل البيت الله القرآنية

٤٢– الكاشاني: الفيض الكاشاني، تفسير الصافي، تحقيق الشيخ حسين الأعلمي، قـم، ط٢، (١٤١٦هـ –١٣٧٤ش).

\* الوافي، تحقيق: ضياء الدين الحسيني
الأصفهاني، افست نشاط أصفهان،
١٤٠٦ه).

٤٣- الكاشاني: الملافتح الله الكاشاني، زبدة التفاسير، تحقيق: مؤسسة المعارف، مؤسسة المعارف، قم، إيران، ط١، (١٤٢٣ه).

٤٤- الكليني: أبو جعفر محمد بن يعقوب بن إسحاق الكليني الرازي، الكافي، تصحيح وتعليق: علي أكبر الغفاري، دار الكتب الإسلامية، طهران، حيدري، ط٥، (١٣٦٣ش).

20- المازندراني: محمد صالح المازندراني (ت ١٨١هـ)، شرح أصول الكافي، تحقيق مع تعليقات: الميرزا أبو الحسن الشعراني، ضبط وتصحيح: السيد علي عاشور، ط ١، (١٤٢١هه - ٢٠٠٠م).

٤٦- المامقاني: عبد الله بن محمد حسن (ت١٣٥١هـ)، مقباس الهداية في علم الدراية، ملحق مع كتاب تنقيح المقال. ٤٧- المجلسي: محمد باقر المجلسي (ت١١١١هـ)، بحار الأنوار، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، ط٢، (١٤٠٣ – ١٩٨٣م). ٤٨- المرتضي: الشريف المرتضي، رسائل الشريف المرتضى، تحقيق: السيد أحمد الحسيني، إعداد: السيد مهدي الرجائي، سيد الشهداء، قم، (١٤٠٥هـ). 170 ٤٩- المظفر: الشيخ محمد رضا المظفر، عقائد الإمامية، تحقيق: عبد الكريم الكرماني، منشورات: لسان الصدق، قم المقدسة، ط1، (١٤٢٦– ٢٠٠٥م). ٥٠- مركز المصطفى: مركز المصطفى: الذين دعا لهم النبي صَاطِيْكُ، بلا. ٥١- معرفة: الشيخ محمد هادي معرفة، التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب، الجامعة

> الرضوية للعلوم الإسلامية، مؤسسة الطبع والنشر في الاستانة الرضوية المقدسة، ط٢، (١٤٢٥ق – ١٣٨٣ش).

٥٨- الهاشمي: السيد على حسن مطر الهاشمي، إثبات صدور الحديث بين منهجي نقد السند ونقد المتن، منشورات ناظرين، قم، ط۱، ستارة، (۱٤٣٠هـ – ۲۰۰۹م). ٥٩- الهندى: الفاضل الهندى، بهاء الدين محمد بن الحسن الأصفهاني (ت١١٣٧هـ)، كشف اللثام، مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين بقم المشرفة، ط١، , دمك، (١٤١٦).

٦٠- الهندى: المتقى الهندى (ت٩٧٥هـ)، كنز العمال، مؤسسة الرسالة، بيروت، لبنان، (۱٤٠٩هـ - ۱۹۸۹م). شبكات الاتصال (الانترنت) \* مركز الأبحاث العقائدية: com/faq/٤٣٣٢:www.aqed

٥٢- المفيد: الشيخ المفيد، تفسير القرآن المجيد، تحقيق: محمد على إيازي، ط١، (١٣٨٢ – ١٣٨٢ ش).

٥٣- الميانجي: الأحمدي الميانجي، مكاتب الرسول مَالله، دار الحديث، ط١، (۱۹۹۸م).

٥٤ الميرجه\_\_\_اني: الميرجه\_\_\_اني (ت١٣٨٨هـ)، مصباح البلاغة (مستدرك نهج البلاغة)، (١٣٨٨هـ).

٥٥-النعماني: ابن أبي زينب النعماني ١٦٦ (ت ٣٨٠هـ)، تحقيق: فارس حسون كريم، أنوار الهدي، مهر، قم، ط١، (١٤٢٢هـ). ٥٦- النيسابوري: الفتال النيسابوري، محمد بن الفتال النيسابوري الشهيد (٨٠٨هـ)، روضة الواعظين، تحقيق وتقديم: السيد محمد مهدى والسيد حسن الخرسان، منشورات الشريف الرضي، قم.

٥٧- النيسابوري: للإمام الحافظ أببي عبد الله الحاكم (ت٤٠٥هـ)، المستدرك على الصحيحين، تحقيق وإشراف: يوسف عبد الرحمن المرعشلي، بيروت، لبنان.

١٣- محمد بن الحسن الصفار: بصائر الدرجات/٢١٨- ٢١٩، والفيض الكاشاني: الوافي/هامش رقم (1)/،۲۷۲ ١٤- سورة الحج: الآية ٤٥، ١٥- الكليني: الكافي/١/٤٢٧، ومحمد بن الحسن الصفار: بصائر الدرجات/،٥٢٥ ١٦- الفيض الكاشاني: الصافي /٣/،٣٨٣ ١٧- مركرز الأبحراث العقائدية: .com/faq/٤٣٣٢:www.aqed ١٨- المتقى الهندي: كنز العمال/١٣/ ٤٥٩، 177 وظ: القرطبي: الجامع لأحكام القر آن/١/،٣٥ ١٩- قطب الدين الرواندى: الخرائج والجرائح / ٥٧/١ - ٥٨ ٢٠- كما ورد: اللهم علمه الحكمة، وفي لفظ علمه الكتاب، ابن حجر: فتح الباري/٧٨/٧ وظ: العيني، عميدة القارئ/٢/، ٢٥ ٢١- ظ: محمــد هـادي معرفـة: التفسير والمفسر ون/١/،١٩٨ ٢٢- ابن شهر آشوب: الخرائج والجرائح/١٠/١٢-٣١١،

الهوامش: ١- سورة الرحمن: الآية ١- الآية ٢. ٢- سورة الرحمن: الآية ٣- الآية ٤. ٣- محمد بن الحسن الصفار: بصائر الدرجات/٥٢٥ - ٥٢٦ ٤- الحر العاملي: هداية الأمة إلى أحكام الأئمة /٨/ ٣٨٨ ٥- المحق\_\_\_\_ق البحران\_\_\_\_ى: الح\_\_\_دائق الناضرة/١/٣، وظ: الحر العاملي: وسائل الشيعة /٧/ ٣٤ ٦- الفيض الكاشاني: الوافي / ١ /، ٢٧٢ ٧- الفيض الكاشاني: الوافي / ١/، ٢٧٥ ٨- الحر العاملي: وسائل الشيعة/٢٧، ١٨٥ ٩- الحر العاملي: هداية الأمة إلى أحكام الأئمة /٣٨٩- ٣٨٩- ٣٨٩ ۱۰- مأخوذ من قول الله تعالى: ﴿وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتابَ تِبْياناً لِكُـلِّ شَـيْء وَهُـدىً وَرَحْمَةً وَبُشْرِي لِلْمُسْلِمِينَ﴾، سورة النحل: الآبة ٨٩، الفيض الكاشاني: الوافي / 1 / ٢٧٢ – ٢٧٣. ١٢- الفيض الكاشاني: الوافي / ٢٧٣/١.

٥٦- الحر العاملي: وسائل الشيعة/٢٧/،٢٠ ٥٧- ظ: محمد على الرضائي الأصفهاني: دروس ف\_\_\_\_ المن\_\_اهج والاتجاه\_\_ات التفسير بة/،٧٧ ٥٨- ظ: المصدر نفسه /، ٧٧ ٥٩- ظ: السيد محمد باقر الحكيم: علوم القرآن/،۳٥٩ ٦٠- ظ: السيد محمد باقر الحكيم: علوم القر آن/۳۹۰- ۳۹۱، ٦١- ظ: المصدر نفسه /هامش رقم (١) /،٣٥٩ 179 ٦٢- محمد بن الحسن الصفار: بصائر الدرجات/،۳۲ ٦٣- الفتـــال النيســـابوري: روضــــة الواعظين /١٠٩. ٦٤- الكليني: الكافي /٨/٣٥٥، ومحمد صالح المازندراني: شرح أصول الكافي/١٢/،٤٧٥ ٦٥- سورة الرعد: الآية ٣٩، ٦٦ - الحميري القمي: قرب الاسناد/، ٣٥٤ ٦٧- ابن أبي زينب النعماني: الغيبة /، ٢٩ ٦٨- البهائي: الوجيزة /٩٤، والسيوطي: تـدريب الـراوي/٥، والمامقـاني: مقبـاس الهداية/، ٢٤

٤٩-الزركشي: البرهان في تفسير القرآن/٢/١٧٦ ٥٠-الطبري: جمامع البيمان عن تأويمل آي القر آن/١/٥٦ ٥١- ظ: محمد على الرضائي الأصفهاني: دروس فمي المنماهج والاتجاهمات التفسيرية/٧٤قَاتَكْ ٧٥، وظ: حسن الحكيم: مذاهب الإسلاميين/٩-،١٥ ٥٢- ذكر العلامة الشيخ محمد هادي معرفة أن السيد محمد برهاني نجل المحدث السيد هاشم البحراني صاحب البرهان في تفسير القرآن قام بجمع ما أسند إلى النبي عَالِي من التفسير المروى من طرق أهل البيت الله، فبلغ إلى الآن حوالي أربعة آلاف حديث، وما يزال يزيد ما دام العمل مستمرا، ظ: محمد هادي معرفة: التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب/هامش رقم (٢)/،١٦٣ ٥٣- ظ: محمد على الرضائي الأصفهاني: دروس فمي المنماهج والاتجاهمات التفسير بة/،٧٦ ٥٤- الحر العاملي: وسائل الشيعة /١٨ /١٤٦ 00- سورة طه: الآية ٨١٠

٨٤- ظ: السيد على حسن مطر الهاشمي: إثبات صدور الحديث بين منهجي نقد السند ونقد المتن /١٩٣ – ٢٥٧ ٨٥- ابن الجوزي: الموضوعات / ١، ٥، ١ ٨٦ - ظ: السيد على حسن مطر الهاشمي: إثبات صدور الحديث/،١٩٤ ٨٧- الشيخ الصدوق: الأمالي / ٩١- ، ٩٢ ٨٨- ظ: الطبرسي: مجمع البيان في تفسير القرآن/۲۷٤/۸، وظ: السيد على حسن مطر الهاشمي /۲۰۶ ٨٩- ابن الجوزي: الموضوعات/٣/، ١٥ ۹۰- الكليني: الكافي/٦/، ٢٧٤ ٩١- ابن القيم الجوزية: المنار المنيف في الصحيح والضعيف/١٠٢، والسيد على حسن مطر الهاشمي/٢٢٢-،٢٢٤ ٩٢- ابن قيم الجوزية: المنار المنيف ٧٨، والسيد على حسن مطر /،٢٣٩ ٩٣- ابن الجوزي: الموضوعات /٣/،١٩٣ ٩٤- السيد على حسن مطر الهاشمي/، ٢٤٤ ٩٥- حسين النوري الطبرسي: مستدرك الوسائل/١٧/، ٣٠٤ ٩٦- السيد على حسن مطر الهاشمي /،٢٥٨

٦٩- الحر العاملي: وسائل الشيعة/٢٧/، ١٤٩ ٧٠- السيد محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن/٣/،٨٧ ٧١- سورة الواقعة: الآيات ٧٧- ٧٨- ٧٩. ٧٢- سورة آل عمران: الآية ٧. ٧٣- سورة الأحزاب: الآية ٣٣، ٧٤ - ظ: السيد محمد حسين الطباطبائي: القرآن في الإسلام /٤٨- ٤٩. ٧٥- سورة الواقعة: الآية ٧٩، ٧٦- ظ: الفـــيض الكاشــاني: تفسـير ۱۷۰ ] الصافی / ۱۲۹. ٧٧- سورة الواقعة: الآية ٧٧- الآية ٧٨ ٧٨- الشيخ ناصر مكارم الشيرازي: الأمثل في تفسير كتاب الله المنزل/١/١٧-٥٠-٥٠ ٧٩- ظ: السيد محمد على الحلو: التمهيد في علم الدراية/١١ قَلْتَكْ ٣٥٢- ٣٥٣، ۸۰- ظ: المصدر نفسه/۱۱ ۸۱– ظ: المصدر نفسه/۱۷. ۸۲- الكليني: الكافي / ۱/،۵۲ ٨٣- السيد حسن القبانجي: مسند الإمام على (ع)/مقدمة التحقيق/١١/،

١١٥- الشيخ حسين الجواهري: بحوث في الفقه المعاصر /٢٤٤/٥. ١١٦- سورة التوبة: الآية ٢٧٥. ١١٧- الحر العاملي: وسائل الشيعة/١٢/٤٣٦. ١١٨- سورة النساء: الآية ١٢. ۱۱۹-ظ: محمــد الريشـهري: ميــزان الحكم\_ة/٢٥٥/٤، ومحم\_د الرض\_ائي الأصفهاني: دروس في المناهج والاتجاهـات التفسير ية/٨٩ ١٢٠ – سورة النساء: الآية ٧٧. ١٢١- سورة النساء: الآية ٤٨. ١٢٢- المجلسي: بحار الأنوار /٢١١/٢٥. ١٢٣- سورة النساء: الآية ١١٦٠ ١٢٤ - ظ: الشيخ المفيد: تفسير القرآن المجد/،١٦٢ ١٢٥- القمى: تفسير القمى/٢/،٣٥٧ ١٢٦- سورة المجادلة: الآية ١٢٠ ۱۲۷ – الفيض الكاشاني: الصافي /٧/،۱۳۸ ١٢٨- ظ: السيد محمد باقر الحكيم: علوم القرآن/، ۲۸۰ ١٢٩- الشيخ الطوسي: الخلاف /١/،٢٧

171

٩٧- الفيض الكاشاني: الوافي / ٢٩٦،/١ ۹۸- السيد على حسن مطر الهاشمي/۳۱۲-317 ٩٩- سورة الحجرات: الآية ٦. ١٠٠- المجلسى: بحار الأنوار /٢/،١٨٧ ۱۰۱- السيد على حسن مطر الهاشمى/٣١٢-. 31 3 ١٠٢- سورة النساء: الآية ،٥٨ ۱۰۳-ابن أبى زينب النعمانى: الغيبة/٦. ١٠٤- سورة الرحمن: الآية ٧- الآية ٨ ١٠٥- سورة الرحمن: الآية ٩. ١٠٦- سورة الرحمن: الآية ٩. ١٠٧- المجلسي: بحار الأنوار /١٦/،٨٨ ١٠٨- سورة الرحمن: الآية ١ - الآية ٢ ١٠٩ - محمد بن الحسن الصفار: بصائر الدر جات/٥٢٥ - ٥٢٦. ١١٠- سورة الأنفال: الآية ٢٤، ۹۰۲،/۳/الفيض الكاشاني: الوافي /۳/،۹۰۲ ١١٢- سورة آل عمران: الآية ١٠٣، ١٩٣- العياشي: تفسير العياشي/١/،١٩٤ ١١٤- سورة آل عمران: الآية ١٠٣،

١٤٠- الشيخ الطبرسي: الاحتجاج/٩٠/، والحر العاملي: الفصول المهمة في أصول الأئمة//٢٦٠ ـ ٢٦١ ١٤١ - البين: الفرقة والاسم البين، وبان الشيء بيانا اتّضح فهو بين، ظ: الخليل الفراهيدي: العين /٨٨٨، والجوهري: الصحاح /٥/، ٢٨٢ ١٤٢- ظ: الشريف المرتضي: رسائل الشريف المرتضى/،٤٢٥ ١٤٣- الشيخ الصدوق: عيون أخبار الرضا/٢١٨/٢، والحر العاملي: وسائل الشيعة /٢٨ /٣٤ ١٤٤ - سورة فاطر: الآية ٣٢، ١٤٥- سورة فاطر: الآية ٣٢٠ ١٤٦- سورة الكهف: الآية ٣١، ١٤٧- الشيخ الصدوق: الأمالي /٦١٥- ، ٦٩٠ ١٤٨ – الشيخ محمد رضا المظفر: عقائد الإمامية/،١٢٣ ١٤٩- سورة آل عمران: الآية ١٠١٠ ١٥٠- الشيخ الصدوق: معانى الأخبار /، ١٣٢ ١٥١- سورة الإسراء: الآية ٩٠ ١٥٢- الحويزي: تفسير نور الثقلين /١ /٣٧٧

١٣٠- الحاكم النيسابوري: المستدرك على الصحيحين/١٤٩/٣، وابن حجر: الصواعق المحرقة/، ١٤٠ ١٣٢- ابن شهر آشوب: مناقب آل أبي طالب /١//٣، وابن عبد البرر: الاستيعاب/١٨٣، وابن عبد الأميالي/١٢٢ ١٣٣- ط: الشيخ الصدوق: الأميالي/٢٢٤-٢٣٢،

١٣٤- ظ: الشيخ الصدوق: التوحيد/٣٠٦ والفتال النيسابوري: روضة الواعظين /١٦٨ ١٣٥- الفيض الكاشاني: الوافي /٢٠/٣٢. ١٣٦- محمد بن الحسن الصفار: بصائر الدرجات/٣٢ ١٣٢- الشيخ الصدوق: الأمالي /٣٢٤ ١٣٢- الشيخ الصدوق: الأمالي /٣٢٤ ١٣٢- المير جهاني: مصباح البلاغة "مستدرك نهج البلاغة/٣- ٢٥- ٢٦، والسيد نعمة الله الجزائري: تفسير الصافي /٥/،٥٢ والفيض



التأصيل القرآني لمفهوم توحيد الصفات الذاتية

المقدمة:

الحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الخلق والمرسلين أبي القاسم محمد وآله الطيبين الطاهرين، وبعد:

فإن من أهم المسائل التي وقع فيها الخلاف بين متكلمي المسلمين هي مسألة صفات الخالق، وقد أثير الجدل حول ماهيتها وحقيقتها، هل هي عين الذات؟، أم هي زائدة عنه؟. وقد نتج عن هذا الخلاف مسائل كثيرة هي محل أخذ ورد بينهم، ومن تلك المسائل: تعدد القدماء على القول بأزليتها، ومحل للحوادث على القول بزيادتها، كما نتج عن هذا الاعتقاد تكفير للآخر، ورميه بالزندقة.

وبصرف النظر عن هذا الخلاف ونتائجه الموبوءة ممّا أُشبِعَ بحثاً، متناً وشرحاً وتذييلاً منذ ظهور علم الكلام إلى يومنا هذا، فقد جُلتُ بخاطري على أنْ اختار بحثا بعيدا عن التناحر والتكرار، فاتّجه نظري إلى أن أدرس

الصفات الذاتية في القرآن الكريم على وفق رؤية مدرسة أهل البيت علي إيمانا منّي بأهمية ما تحمله هذه الصفات من معان ودلالات في ذات الموصوف (جلّ جلاله)، وقد وسمت بحثي بعنوان: (التأصيل القرآني لمفهوم توحيد الصفات الذاتية سورة آل عمران أنموذجا). إشكالية البحث:

ثمة إشكالات كثيرة طرقها بعض العلماء، ومنها أنّه لا يجوز الخوض في صفات الله سبحانه وتعالى، ويجب على كل مسلم أن يؤمن بها إيمانا إجماليا، وفي الوقت نفسه نرى أنّ القرآن الكريم قد تطرّق لتلك الصفات وقسّمها بحسبها؛ وعليه يمكن معالجة هذه الإشكالية عن طريق البحث المقدم. هيكلية البحث: ومبحثين وخاتمة وقائمة بالمصادر والمراجع المعتمدة.

الموضوع وأهميته وإشكاليات البحث، وأما المبحث الأول فكان عنوانه: الصفات الإلهية في علم الكلام، وقد قسمته على مطلبين، المطلب الأول: أسميته الصفات الثبوتية، وقد قسمت المطلب الأول على مقصدين هما: المقصد الأول: الصفات الذاتية، والمقصد الثاني: الصفات الفعلية، أما المطلب الثانى فبحثت فيه الصفات السلبية.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وأما المبحث الثاني فخصصته للبحث التطبيقي فكان عنوانه: نماذج تطبيقية للصفات الذاتية في سورة آل عمران، وقد أنهيت البحث بخاتمة ذكرت فيها أهم النتائج المستخلصة من الدراسة، تلتها قائمة تضم مصادر البحث ومراجعه.

المىحث الأول:

## الصفات الإلهية في علم الكلام: إنَّ الله سبحانه وتعالى هو العلة الموجودة للكون، توجد فيه كمالات الوجود وكل أنواع الكمالات المتوافرة في أي موجود، وإنما هي مستمدة منه دون أن ينقص من كمالاته شيء عند إفاضتها على مخلوقاته، وتناول علماء الكلام أدلية وجود الخالق ووجوب معرفته ، وبعد إتمام أدلة وجود خالق الكون تعرض المتكلمون إلى أهم صفات هذا الخالق وقسموها على مباحث، وهي صفات ثبوتية وصفات سلبية، والصفات الثبوتية بدورها تنقسم على قسمين، صفات ذاتية وصفات فعلية، وهـذا ممـا أستعرضـه فـي طيـات بحثى المقدم.

التأصيل القرآني لمفهوم توحيد الصفات الذاتية

المطلب الأول: الصفات الثبو تية: قسم القرآن الكريم صفات الخالق على قسمين أساسين هما: صفات الجـ لال، وصفات الإكرام، إذ قال تعالى: ﴿تَبَارَكَ اسْمُ رَبِّكَ ذِي الْجَلَال والْإِكْرام ﴾ (الرحمن: ٧٨)، فالصفات الجلالية هي الصفات التي يتنزّه الخالق ويتعالى عنها، وأما صفات الإكرام فهي كل صفة جامعة للكمال، ومن هنا أفاد المتكلمون المعاصرون من هذا التقسيم القرآني، فقسموا صفاته تعالى على قسمين، مستبدلينَ صفات الإكرام بالصفات الثبوتية، كما استبدلوا صفات الجلال بتسمية (الصفات السلبية)؛ لكونها مسلوبة عنه تعالى ولايتصف بها.

ومن ناحية الاعتقاد بهذه الصفات فنعتقد أنّ من صفاته تعالى (الثبوتية الحقيقية الكمالية)، وتسمى بصفات (الجمال والكمال)، كالعلم والقدرة والحياة، وهي كلها عين ذاته، وليست

بصفات زائدة عليها، وليس وجودها إلا وجود الذات، فقدرته من حيث الوجود حياته، وحياته قدرته، بـل هـو قادر من حيث هو حي، وحي من حيث هو قادر (۱). أما الصفات الثبوتية الإضافية كالخالقية والرازقية والتقدم، فهي ترجع في حقيقتها إلى صفة واحدة حقيقية وهي القيّومية على مخلوقاته، وهي صفة واحدة تتنوع فيها صفات عدة (٢). وتسمى بالصفات الجمالية وصفات الإكرام، فهي الصفات المُثبتة لجمال في الموصوف ذاته وفعله، كالعلم والقدرة والإرادة والإدراك("). وتنقسم هذه الصفات على قسمين: أ. الصفات الثبوتية الذاتية: وتكون الذات الإلهية مصداقا وعينا لها. ب. الصفات الثبوتية الفعلية: وتعبّر عن نوع نسبة وإضافة بين الله تعالى ومخلوقاته، وتمثل الذات الإلهية وذوات المخلوقات طرفى الإضافة

نزل في الآيات القرآنية (٥٠)، كما في قوله تعالى: ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْض وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنْ السَّمَاء وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْبِنَ مَـاً كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (٩). وقد عُرِّف العلم بأنَّه صورة حاصلة من الشيء في الذهن، وهذا التعريف لا يمثل إلا العلم الحصولي مع أنَّ هناك قسما آخر للعلم الحضوري (١٠). ولا يخفى أنّ مقتضى صرفيته تعالى أنّه لا يعزب عن علمه شيء من الأمور؛ لأنّ الجهل بشيء فقدان ونقص، وهو ينافى اللاحدّية الثابتية لذاتيه تعالى، وحيث كان الله تعالى علَّـة لكـل شـىء، فـالعلم بذاتـه ممـا هـو عليـه علـم بكونـه مبـدأ ولكونه علّة لجميع معلولاته، فالعلم بذاته عين العلم بالمعاليل((١).

إنَّ كون الله سبحانه عالما هو إذا نظرنا إلى هذا الكون المتراحب لوجدنا مظاهر التناسق والحكمة والإبداع في كل صغيرة وكبيرة، وبما أنّ الله هو الفاعل لهذا الكون فلا بد أن يكون والنسبة، أمثال صفة الخالقية<sup>(٤)</sup>. وسنبحث هذه الصفات في مقصدين:

المقصد الأول: الصفات الذاتية: وهي الصفات التي يكون ثبوتها لله تعالى من خلال لحاظ الذات الإلهية فقط، ومن دون لحاظ أي شيء آخر مثل: العلم، والحياة، والقدرة. إنّ الصفات الذاتية هي الممتدة مع الذات كالعلم والحياة بالذات، وليست زمانية، <u>١٨٠</u> ولا حاجة في اتصاف الذات بها إلى فرض آخر خارج عن الذات الإلهية (٥). ويدل الوصف بها على نفس الذات دون معانٍ زائدة عليها. أي أنها لا تـدلّ على شيء زائد على الذات، فالذات نفسها لا تتصل إلا بوجودها (٢). ۱-العلم:

العلم يقابل الجهل، وعلم الله تعالى حضوري، أي كل شيء حاضر عنده، كما في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾<sup>(٧)</sup>، ونشير –هنا– إلى علم اللهً سبحانه وتعالى ضمن الكلام وضمن ما

عالما<sup>(١٢)</sup>. ٢-الحياة: ٦-الحياة عالى مفاته تعالى، وأنّ الحي من أسمائه الحسنى، ولكن إجراء هذا الاسم عليه سبحانه يتوقف على فَهْم معنى الحياة، وكيف أجراها على نفسه تعالى، فنقول: الإدراك والفعل ركنا الحياة <sup>(١٣)</sup>.

فالله تعالى حيّ لأنّه قادر وعالم، وكل من هو كذلك فهو حي، وعندما تنتفي القدرة والعلم والشعور لم يعد هناك حياة، وقد أثبتنا أنّ الله تعالى قادر عالم فثبت أنّه حيّ كما في قوله تعالى: ووَتَوَكَّلْ عَلَم الْحَيِّ الَّلْذِي لا يَمُوتُ (<sup>(1)</sup>.

والحياة في واجب الوجود تعالى من هذه المقولة: الفعل والإدراك، ولكنها بمكان واجبة الوجود منزهة عن كل نقص، فتكون حياته تعالى عبارة عن اتصافه بالقدرة والعلم الكاملين المنزهين عن أية أداة وانفعال، أو انطباع صورة يعبر عنها بـ(الفعالية

والإدراكية)، وهما صفتا مبالغة من الفعل والإدراك للإشارة إلى عظمته<sup>(١٥)</sup>. إنّه تعالى حي لأنه قادر عالم فيكون حيّا بالضرورة، ويختلف مفهوم الحياة عند الله تعالى عما هو عند المخلوقات، فحياة المخلوق متوقفة على وجود الخالق ولا تتحقق إلا بفعله، بينما الحياة عند الله تعني الفعل والإدراك ولا شيء سواهما. وهما قائمتان بالذات

إنّ الحياة التي يثبتها العقل والشرع <sup>(١٨١</sup> لله تعالى لا يمكن أن تشبه من قريب ولا من بعيد حياة المخلوق التي لها بداية ونهاية، فحياة الله أبدية أزلية. ٣- القدرة:

> القدرة عبارة عن مبدئية الفاعل المختار للعمل الذي يمكن صدوره عنه، وكلما كان الفاعل أكثر تكاملا في مراتبه الوجودية كان أكثر قدرة. وبطبيعة الحال فالموجود الذي يتوافر على الكمال اللامتناهي له قدرة غير محدودة (١٢). قال تعالى في محكم

الفعل، وإن قدرته تعالى عامة ولا تختص بشيء، فإنّ الاختصاص أثر المحدودية، وهو تعالى محيط بكل شيء، ولا موجب بعد إحاطته وكماله للاختصاص، فہو قادر على كلّ شيء. إنَّ قدرة الله المطلقة هي التأمل في ظواهر الوجود وما يتجلّى فيها من قدرة الله، تلك القدرات التي يخضع لها العقل البشري. ٤- الإدراك:

الإدراك فينا صفة زائدة على العلم، فإنّ هناك فرقا بين علمنا بحرارة النار وبرودة الثلج، وعذوبة الصوت الحسن، وبين إدراكنا لها، فإنَّ إدراكنا لهـا يتبع انفعالات وتأثرات جسدية، بخلاف مجرد العلم بها فإنَّه خالٍ عن تلك الأحاسيس الزائدة. والإدراك بهذا المعنى مستحيل فى حقه سبحانه، لاستلزامه الأدوات الجسمية والتغييرات النفسية، وكلها سمات الفقر والنقص، والله تعالى واجب الوجود، فهو منزَّه عنها، فلا مناص أمامنا لحي وصفه كتابه: ﴿إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَـىْء قَرِيرٌ ﴾

وقد عرق الفلاسفة القدرة بأنها عبارة عن صدور الفعل بالمشيئة والاختيار، فالقادر مَن إن شاءً فعَـلَ وإنْ لم يشأ لم يفعل. والهدف من وصفه تعالى بالقدرة هو إثبات الجمال والكمال له، وتنزيهه عن النقص أو توهم العيب.

والقدرة تقابل العجز، وهي تعنى ۱۸۲ المکنة على الفعل لو أراده، وعلى عدم الفعل لو شاء، وحيث تحقق أنّه صانع الوجود سبحانه وخالق الكون من العدم تحقق أنّه غير عاجز (١٩). كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَفْعَلُ مَا يَشَاء ﴾ (٢٠)، وقوله تعالى: ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَاء وَيَخْتَارُ ﴾ (٢١).

إنه تعالى قادر على كل مقدور. الحقُّ ذلك؛ لأن المقتضى لتعلق القدرة بالمقدور هو الإمكان، فيكون الله تعالى قادرا على جميع المقدورات (٢٢). إنّ القـدرة هـي إمكانيـة صـدور

سمع الإنسان وبصره لا يتيسّران إلا بواسطة أدوات مادية أو انفعالات عصبية خاصة، وهـذا المعنى يستحيل تصوره في الباري تعالى؛ لتنزّهه عن المادة؛ لأنَّه واجب الوجود، كما في قوله تعالى: ﴿قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِـي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْـتَكِي إلَـي اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴾(٢٧)، فمعنى كونه تعالى سميعا أنّه عالم بالمسموعات بلا واسطة. ومعنى كونـه تعـالى بصـيرا أنّـه 🛛 عالم بالمبصرات بلا واسطة، وعلى هذا يكون السمع والبصر فيه تعالى من شُعَب علمه. ويكون علمه تعالى بالمسموعات كافيا فى وصفه بأنّه سميع، وعلمه بالمبصرات كافيا في وصفه بأنَّه بصير (٢٨). كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ رَبِّي لَسَمِيعُ الدُّعَاءَ﴾ (٢٩). إنَّ إثبات السمع والبصر صفتان من صفات الذات، وإنهما عين ذاته (سبحانه) تماما على حدّ الحياة والعلم والقدرة (ش.

تعالى بالإدراك- إلا أنَّ نحصر إدراكه تعالى بمعنى (علمه بالمدركات) (٢٣). وقد وصف الله تعالى في كتابه الحكيم بصفة الإدراك، وذلك في قوله تعالى: ﴿لا تُدْرِكُـهُ الأَبْصَـارُ وَهُـوَ يُـدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ﴾ (٢٤). إنَّه سبحانه أولى من الموجودات الممكنة بصفة الإدراك، عالم بجميعها، وإدراكه لها مقتضى حياته، فهو يدرك جميع الموجودات المدركة (٢٥). ووصف بكونه مدركا، فالأكثرون جعلوا له بذلك وصفا زائدا على كونه حيا عالما، واجتمعوا على ذلك. والحق أنَّه ليس زائدا على كونه عالماً بالمدرك، والزيادة التي أشاروا إليها ليست إلا تأثير المدرك فى محل الإدراك لا أكثه (٢٦).

٥- السميع البصير: لا يرتـاب مسـلم فـي أنَّ الله تعـالى سميع بصير، بعد تواتر وصفه بهما في الكتاب والسنة، ولكن الكلام في ماهيّة سمعه وبصره تعالى. فمن المعلوم أنّ

وسرمدي باقِ إلى الأبد، لم يمت ولا يموت، ولا يفنى إلى الأبد، فليس وراءه وجود آخر<sup>(٣٤)</sup>. إنَّ الله سبحانه هو الخالق الأزلى القديم، الأول والآخر والظاهر والباطن (٣٥). فلا قديم إلا الله عزّ وجلّ، وصفاته ذاته بلا تكثير ولا اعتبار ولا كيف، ليس كمثله شيء، وليس له إضافة ولا شبه.

المقصد الثانى: الصفات الفعلية: الصفات الفعلية عبارة عن مفاهيم الشيء التي تنتزع من مقايسة الذات الإلهية بمخلوقاتها من خلال ملاحظة نسبةٍ وإضافةٍ ورابطةٍ معينة بينهما، فإنّ الخالق والمخلوق يمثلان طرفي الإضافة (٣٦).

وهمي من الصفات المنتزعة من أفعاله جلٌّ وعلا؛ لـذلك يصحّ نفيها أو إثباتها له تعالى؛ لأنَّ صدورها يكون حسب الحكمة والمصلحة. وصفات الفعل هي التي يتوقف انتزاعها على الملاحظة للغير، وصفات الفعلية هي المنتزعة من مقام الفعل كالإرادة

٦- الأزلية والأبدية: الأزلى هو ما لا بداية له، والأبدي هو ما لا نهاية له، ويطلق على الأزلى في الاصطلاح (الباقي)، والسرمدية هي الجامعة لكلا الوصفين، والخالق تعالى متصف بالأزلية والأبدية؛ لأنّه واجب الوجود، فلا يكون مسبوقا بالعدم فهو أزلى، ولا ملحوقًا به فهو أبدي، أما وصفه تعالى بالقدم والبقاء فالمراد فيه عدم المسبوقية والملحوقية بالعدم، من <u>١٨٤</u> دون لحاظ الظروف الزمانية الماضية والآتية؛ لأنّه تعالى منزّه عنهما، وكيف يكون من خلق الزمان وأجراه في الوجود قعيدا به؟ (٣١)، كما في قوله تعالى: ﴿هُوَ الأُوَّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْء عَلِيمٌ ﴾ (٣٣). إنَّ الأزل عبارة عمًّا لا افتتاح له، وكان وجوديا كذات الله وصفاته، والقدم عندهم عبارة عمّا لا أول له، بشرط أن يكون وجوديا (٣٣). فمن صفاته سبحانه أنّه حي قديم منذ الأزل، لا أول له ولا سابق عليه في الوجود،

والحكمة (٣٧) ، فيراد بها تلك التي يصح أن يتصف الله بأضدادها كما يجوز أن يخلو عنها، والصفات الفعلية لما لم تكن جارية على الذات بلحاظ نفس الذات، بل بلحاظ وجود الأفعال، فهمي -إذن- حادثة بحدوث تلك الأفعال<sup>(٢٨)</sup>. ١- الأرادة:

إنَّ الإرادة مــن صـفاته سـبحانه وتعالى، والمريد من أسمائه. وهناك أقوال في تفسير إرادته تعالى؛ لدفع الخلاف في بيان حقيقة الإرادة، فذهب العلماء في ذلك مذاهب شتي، وهي تستعمل في معنيين على الأقلِّ: أحدهما: المحبة.

وثانيهما: التصميم على القيام بعمل (۳۹).

إنَّ الإرادة هـي الصفة الثبوتيـة لله سبحانه وتعالى، وإنَّ الإرادة من الله، وحين تنسب إلى الذات المقدسة فهي تحتاج إلى مقدمات. وأحسن تعريف لها في سورة يس: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُـنْ فَيَكُـونُ﴾ (..)

فالإرادة فيه هي الإحداث بحسب علمه بالنظام الأصلح (٤١). إنَّ الله سـبحانه مريــد وكـاره؛ لأنَّ تخصيص الأفعال بإيجادها في وقت دون آخر لابد له من مخصص وهو الإرادة، ولأنَّه تعالى آمر وناهٍ، وهما بالضرورة (٤٢).

التأصيل القرآني لمفهوم توحيد الصفات الذاتية

٢- الكلام:

يتصف الخالق تعالى بكونه متكلما بلا خلاف في ذلك بين أهل الكلام؛ [10 لوروده في الكتاب الحكيم في آيات عدة، منها في قوله تعالى: ﴿وَكَلَّمَ اللَّهُ مُوسَى تَكْلِيماً ((20) ، ولا طريق لإثبات هذا الوصف لله تعالى من غير السمع؛ لعدم اهتداء العقل إلى اتصاف واجب الوجود بها لو لم يخبر هو نفسه عن اتصافه بها<sup>(٤٤)</sup>.

> إنَّ التكلُّم من صفات الفعل، حيث يتوقف انتزاعه على تصور مخاطب يتلقى مقصود المتكلم ومراده بواسطة سماع صوت، أو رؤية كتابة، أو خطور

مفهوم في ذهنه، أو بأي صورة أخرى (٤٥).

وقد اتفقت عقيدة المسلمين على كون الباري متكلما، وهي صفة ثبوتية كمالية له سبحانه (٤٦). ومن ذلك أيضا وصفه سبحانه ما في الكون الذي هـو فعله تعالى الجامع لكل مظاهر الإتقان والعظمة وصفه إياه بكلماته، قال تعالى: هُ كَانَ الْبَحْرُ مِـدَاداً لِكَلِمَاتِ
 رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنفَدَ كَلِمَاتُ ١٨٦ رَبِّى وَلَوْ جِئْنَا بِمِثْلِهِ مَدَداً ﴾ (٤٧).

ولا خلاف بين المسلمين في أنَّ الله تعالى متكلم، وقد دلّ على ذلك أيضا من القرآن الكريم قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا جَاء مُوسَى لِمِيقَاتِنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ ﴾ (٤٨)، ولكن اختلفوا في ماهية كلامه تعالى وحقيقته، فلا يشبه وجوده وجود غبره (٤٩)

٣- الحكمة: هي من الصفات الفعلية، والحكمة تطلق على قسمين: أ**حددهما:** كون الفعل في غاية

الإحكام والإتقان، وغاية التمام والأكمال.

ثانيهما: كون الفاعل لا يفعل قبيحا ولا يخلّ بواجب (٥٠).

إنَّ الأفعال الإلهية إنَّما تنبع في واقعها من صفاته الذاتية، كالعلم والقدرة وحبه للكمال والخير، فإنّ هذه الأفعال إنما تتحقق دائما متوفرة على المصلحة، أي يترتب عليها الخير والكمال الغالب، ويعبر عن هذه الإرادة بـ(الإرادة الحكيمة)، ومن هنا تنتزع صفة أخرى لله تعالى من الصفات الفعلية تسمى بصفة (الحكيم). ويجب علينا أن نؤكد بأن القيام بفعل لأجل المصلحة والغاية، وإنَّما الغاية الأصلية لأفعال الله هي حبه للكمال غير المتناهى الذاتي(٥٠)، وهي وضع الشيء في موضعه ومحله اللائق، وحكمة الله تعالى تتعلق بصفته وإبداعه، وتعنى معرفته بمخلوقاته كما همي وعلمي حقيقتها، وإيجادها في غاية الإحكام والإتقان بحيث لا تقبل النقص (٥٢). كما

في قوله تعالى: ﴿مَا تَرَى فِي خَلْقِ الرَّحْمَنِ مِنْ تَفَاوُتٍ﴾<sup>(٥٣)</sup>. ومن خلال ما تقدم يمكن أن أوجز

أهم الفروقات بين الصفات الذاتية والفعلية، وهي:

١ – ان الصفات الذاتية هي عين
 الذات، بمعنى أن الذات المقدسة هي
 العلم والعلم هي الذات، والذات هي
 الحياة والحياة هي الذات وهكذا. بينما
 الصفات الفعلية هي زائدة على الذات.

۲ – لا يمكن لنا أن نتصور الذات المقدسة بمعزل عن الصفات الذاتية، بينما يمكن لنا أن نتصور الذات المقدسة بدون الصفات الفعلية، ولا ينقص الخالق شيء.

المطلب الثاني: الصفات السلبية:

ترجع الصفات السلبية التي تسمّى بصفات (الجلال) جميعها إلى سلب واحد، وهو سلب الإمكان عنه، فإن سلب الإمكان لازمه، بل معناه سلب الجسمية والصورة والحركة والسكون والثقل والخفة وما إلى ذلك، بل سلب

كل نقص، ثم إن مرجع سلب الإمكان في الحقيقة إلى وجوب الوجود. فالله تعالى واحد من جميع الجهات لا تكثير في ذاته المقدسة، ولا تركيب في حقيقة الواحد الصمد<sup>(30)</sup>.

وهمي من صفات الجملال، وهمي سالبة، وقد دخلت أداة النفى على الصفة كنفى الشريك والتركيب<sup>(٥٥)</sup>. إنّ الصفات السلبية هي كل صفة لا تليق بجنابه تعالى، ولا تنحصر فيما ذكر في علم الكلام والفلسفة من أنّه تعالى ليس بمحدود ولا مرئي وليس بجسم (٥٦). يتمحور البحث في هذا المطلب حول الصفات السلبية، وهبي الصفات التي يجب تنزيه الذات الإلهية عن الاتصاف بها، وذلك إما أن تكون الصفة في حقيقتها وواقعها نقص بحيث لا يمكن أن يتصور فيها كمال المطلق كالجسمية مثلا، وإما أن تكون بحد ذاتها كمال (٥٧). وتنقسم الصفات السلبية على ما يأتى:

۱۸۷

۱-لیس له شریك: التوحيد من أهم الصفات التي يتصف بها الباري تعالى، وهـو يعني تنزيهه سبحانه عن الشريك، ويدلّ على أهمية هذه الصفة أن انقسام البشر إلى أديان عديدة ناشئ في الأغلب عن الاختلاف فيها.

ويتجلّى التوحيد على صعيدي ذاتمه تعالى، فلا شريك له في ذاته، ولا شريك له في فعله، ويُسمّى الأول ١٨٨ (التوحيد الـذاتي)، والثـاني (التوحيـد الأفعالي)، والأول يتجلى بنحوين: - التوحيـد الـذاتي الأصـلي: ويعنـي نفي التركيب، فهو بسيط لا جزء له. - التوحيد الذاتي الأوحدي: ونعني به نفى المثيل، فلا ثانى له. ويتجلمي التوحيد الأفعالي بأنحاء مختلفة:

- التوحيد في الخالقية، فلا خالق إلا الله

- التوحيد في الربوبية، فلا ربّ ولا مدبر سوى الله.

- التوحيد في العبودية، فلا معبود سوى الله.

فلو كان الباري -جلّت عظمته-مركبا لكان مفتقرا إلى أجزائه، إما في تحقيق وجوده وبقائه، وإما في كماله وتماميته في فاعليته، مع أنَّ الخالق واجب الوجود (٥٠)، كما في الآية الكريمة: ﴿قُلْ هُـوَ اللَّـهُ أَحَـدُ ﴾ (٥٩)، فنفى الشريك عنه للسمع وللتمانع، فيفسد نظام الوجود، ولاستلزمه التركيب لاشتراك الواجبين في كونهما واجبى الوجود فلا بد من مائز (٢٠). ۲-ليس بجسم: عررِّفَ الجسم بتعريفات مختلفة، فالجسم هو ما يشتمل على الأبعاد الثلاثة من الطول والعرض والعمق،

وهو ملازم للتركيب، والمركب محتاج إلى أجزائه، والمحتاج ممكن الوجود لا واجبه (٦١).

إنَّ الله تعالى ليس بجسم ولا عرض، بدليل عقلي ونقلي، أما الـدليل العقلي فهو كونه تعالى واجب الوجود، وسمة

التأصيل القرآني لمفهوم توحيد الصفات الذاتية واجب الوجود الغني المطلق وعدم احتياجه إلى شيء في ذاته وصفاته

> و أفعاله. وأما الدليل النقلي فيكفى فيه قوله تعالى: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ ﴾(٦٢)، ولـو كان جسما لكان كمثله شيء، بل أشياء كما لا يخفى، إضافة إلى الآيات الكثيرة الدالة على سعة وجوده تعالى، وأنّه في كل مكان ومع كل شيء، يحيط بكل شيىء ولا يخلو منه شىء<sup>(٦٣)</sup>، وكما في قوله تعالى: ﴿وَهُـوَ

مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ ﴾ (٦٤).

وقال أمير المؤمنين علَّكَيْهِ: «مَا وَحَدَهُ مَنْ كَيَّفَهُ، ولا حَقِيقَتَهُ أَصَابَ مَنْ مَثَّلَهُ، ولا إِيَّاهُ عَنِّي مَنْ شَبَّهَهُ، ولا صَمَدَهُ مَنْ أَشَارَ إِلَيْهِ وتَوَهَّمَهُ» (٦٥). إنّه تعالى ليس بجسم ولا عرض؛ لأنَّ الجسم عند الحكماء وعلماء الكلام هو الجوهر المقابل للأبعاد الثلاثة، وعند بعضهم هو الجوهر المركب من جزأين أو صاعدا، أي إن كان جسما أو عرضا لافتقر إلى مكان (٢٦). إنَّه تعالى ليس بجسم ولا

جوهر ولا عرض ولا مكان وجهة؛ لأنّ الجسم محتاج إلى جزئه، والعرض إلى محله، والجوهر وجوده.

۳- ليس بمرئي: اتفقت العدلية على أنّه تعالى لا يُرى بالأبصار، لا في الدنيا ولا في الآخرة، وأما غيرهم فالكرامية والجسمية الذين يصفون الله سبحانه وتعالى بالجسم ويثبتون له الجهة، جوزوا رؤيته بلا إشكال في الدارين. وأهل الحديث والأشاعرة قالوا برؤيته يوم القيامة<sup>(٢٧)</sup>. ومما ينتفى عنه تعالى بانتفاء

الجسمية الرؤية البصرية، ويتضّح استحالة رؤيته تعالى على الإطلاق؛ لتنزهمه تعالى عن الجسمية. وذهبت المجسّمة إلى جواز رؤيته تعالى في الدنيا فضلا عن الآخرة، كما ذهب عامة أهل الحديث والأشاعرة إلى جواز رؤيته تعالى يوم القيامة، وأنّه ينكشف للمؤمنين انكشاف القمر ليلة البدر. وقد عرفت فيما تقدم أنّ حكم العقل مقدّم على الظواهر النقلية، فلا

119

الصفات الفعلية. ٢- قال تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لا يَخْفَسى عَلَيْهِ شَـيْءٌ فِـي الأَرْض وَلا فِـي السَّمَاء﴾ (آل عمران:٥). جاءت في هذه الآية المباركة صفة العلم، وهو أنَّ الله سبحانه عليم بكل شيء، ولا يخفي عليه شيء لا في الأرض ولا في السماء، وهو العالم بما كان وبما يكون قبل أن يكون، وهي ليست صفة صريحة، وإنما تفهم من مفهوم الآية بأنَّ الله عالم بكلٌّ شيء. ٣-قال تعالى: ﴿ هُ وَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَام كَيْفَ يَشَاءُ لا إلَـهَ إِلاَّ هُـوَ الْعَزِيـزُ الْحَكِـيمُ ﴾ (آل عمران:٦).

ذكر في هذه الآية الكريمة صفة من صفاته بشكل غير صريح، وهي القدرة، حيث إنّه سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء بقدرته وكيفما يشاء، وله القدرة على كل شيء مهما كان. ٤- قال تعالى: ﴿قُلْ أَؤْنَبَّئُكُمْ بِخَيْـرِ مِنْ ذَلِكُمْ لِلَّذِينَ اتَّقَـوْا عِنْـدَ رَبَّهِـمُ نصيب لشيء من هذه الأقوال من الصحة<sup>(١٨)</sup>. ولا تراه العيون، ولا تدركه الحواس، لا في الدنيا ولا في الآخرة. ولقد اتفقت على ذلك الإمامية الحقة<sup>(١٩)</sup>، فإنّه يستحيل عليه الرؤية؛ لأنّ كل مرئي هو ذو وجه؛ لأنّه إما مقابل، وإما في حكم المقابل بالضرورة، فيكون صبحا، وهو محال؛ لقوله تعالى: (لَنْ تَرَانِي (<sup>٢٠٧</sup>)، لن النافية<sup>(١٧)</sup>.

19.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

المبحث الثاني: نماذج تطبيقية للصفات الذاتية في سورة آل عمران: ١-قال تعالى: ﴿اللَّهُ لا إِلَهَ إِلاَّ هُـوَ الْحَيُّ الْقَيَّومُ ﴾ (آل عمران: ٢٥٥). ذكر سبحانه وتعالى في هذه الآية الكريمة صفة من صفاته وهي الحياة، فالله سبحانه يتميز بهذه الصفة بأنّه حيّ، فالله سبحانه يتميز بهذه الصفة بأنّه حيّ، وهو الذي له الحياة الدائمة البقاء، الذي لا أول لـه يحـده ولا آخـر لـه نافـد. والقيـوم هـي الصفة الجامعـة لكـل

جَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا خَالِدِينَ فِيهَا وأَزْوَاجٌ مُطَهَرَةٌ وَرِضْوَانٌ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ (آل عمران:١٥).

لقد جاءت في هذه الآية المباركة صفة البصير، حيث إنّ الله سبحانه وتعالى بصير بعباده، ومطلع على كلّ أعمال العباد، وما يعملون سرّا وعلانية، وإنّه سبحانه لا يخفى عليه شيء مهما كان، سواء أظهره الإنسان أو أخفاه.

٥- قال تعالى: ﴿قُلْ اللَّهُم آَمَالِكَ الْمُلْكِ تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِنْ تَشَاءُ وَتَعْزِعُ مَا الْمُلْكَ مِمَنْ تَشَاءُ وَتُعِزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُعْزِعُ مَا الْمُلْكَ مِمَنْ تَشَاءُ وَتُعْزِعُ ما يَحْدِرُ إِنَّكَ مَا عَلَى كُلِّ شَيْء قَلَا يَعْدِيُ (آل عمران:٢٦).
عَلَى كُلِّ شَيْء قَلَا لا الله الله الكريمة صفة على كُلِّ شيء، وبيده كلّ شيء يريده.
على كلّ شيء، وبيده كلّ شيء يريده.
على كلّ شيء، وبيده كلّ شيء يريده.
مقدر على فعل ما يريد بقدرته التي الدي ما يريده.
مقتدر على فعل كل شيء.
مقتدر على فعل كل شيء.

فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فَلِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَمي كُلِّ شَمِيْءٍ قَدِيرُ (آل عمران:٢٩).

لقد جاءت في هذه الآية المباركة صفة العلم، حيث إنّ الله سبحانه وتعالى يعلم السرائر والضمائر والظواهر، ولا يخفى عليه شيء، بل علمه محيط بكلّ شيء، ولا يغيب عنه مقدار ذرة في جميع أقطار السماوات والأرض، ويعلم ما تكنه الصدور وتعلنه، ولقد جاءت صفة القدرة بأن قدرة الله سبحانه نافذة في جميع الأمور، وأنه قادر على كلّ شيء.

191

٧- قال تعالى: ﴿ذُرِّيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضٍ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾(آل عمران:٣٤).

لقد ذكرت في هذه الآية الكريمة صفة السمع والعلم، أي أنّه سبحانه سميع عليم بكل شيء، وعلمه محيط بجميع الأشياء، ويعلم ما يكنه الإنسان في نفسه، والله يسمع لعباده.

شىء. ١٠-قال تعالى: ﴿فَتَقَبَّلَهَا رَبُّهَا بِقَبُول حَسَـن وَأَنْبَتَهَـا نَبَاتـاً حَسَـناً وَكَفَّلَهًا زَكَريَّا كُلَّمَا دَخَلَ عَلَيْهَا زَكَرِيًّا الْمِحْرَابَ وَجَدَ عِنْدَهَا رِزْقًاً قَالَ يَا مَرْيَمُ أَنَّى لَكِ هَذَا قَالَتْ هُـوَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بغَيْر جِسَابٍ ﴾ (آل عمران: ٣٧). لقد جاءت في هذه الآية المباركة صفة، لكنها جاءت بشكل غير مباشر، وهي صفة القدرة، حيث إنه سبحانه وتعالى قادر على أي شيء، وإنَّه بقدرته يرزق من يشاء بغير حساب، وإنه سبحانه قادر مقتدر على فعل ما يريد، وقدرته واسعة. والرازقيّة من صفات الأفعال.

١١-قال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلامٌ وَقَدْ بَلَغَني الْكِبَرُ وَاَمْرَأَتِي عَلَامٌ وَقَدْ بَلَغَني الْكَبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ (آل عمران: ٤٠).

لقد ذكر في هذه الآية الكريمة صفة، إلا أنها لم تذكر باسم صريح، ٨-قال تعالى: إذ قَالَت امْرَأَةُ عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرُتُ لَكَ مَا فِي عِمْرَانَ رَبِّ إِنِّي نَذَرُتُ لَكَ مَا فِي بَعْنِي مُحَرَّراً فَتَقَبَّلْ مِنِّي إِنَّـكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (آل عمران:٣٥).
 السَّمِيعُ الْعَلِيمُ (آل عمران:٣٥).
 لقد جاءت في هذه الآية المباركة لقد جاءت في هذه الآية المباركة صفة السمع والعلم، أي أنه سبحانه صفة السمع ما يُقال ويدعى به في القلب، والعليم الذي يعلم ما في قلوب الناس، ولا يخفى عليه أمر، فهو تعالى يعلم ولا يحل ما يحيط بالكون من الأمور.

٩-قال تعالى: ﴿ وَلَمَ وَضَعَتُهَا وَضَعِتُهَا قَالَتُ رَبِّ إِنِّي وَضَعْتُهَا أُنْثَى وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَـيْسَ النَّكُرُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَلَـيْسَ النَّكُرُ كَالأُنْثَى وَإِنِّي سَمَّيْتُهَا مَرْيَمَ وَإِنِّي أَعْدِهُا أَعِيدُها بِكَ وَذُرِيَّتَهَا مِنْ الشَّيْطَانِ الرَّجِيمِ ﴾ (آل عمران:٣٦).

197

لقد ذكر سبحانه وتعالى في هذه الآية صفة العلم بكل شيء، وأنه يعلم ما في أرحام الأمهات، وأنه سبحانه عليم بكل شيء، وأنه يعلم بكل شيء قبل أن يحدث، وأنه تعالى أعلم بما كان قبل أن يكون، وعلمه وسع كل

فعيل، أي أنّ الله عليم بكل شيء، ولا يوجد شيء لا يعلم به، فعلمه فاق كل شيء، ويعلم بما يعمل الإنسان من عمل خير أو شرّ.

١٤-قال تعالى: ﴿ هَاأَنْتُمْ هَؤُلاء حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (آل عمران:٦٦).

لقد جاءت في هذه الآية الكريمة صفة العلم، وجاءت (عِلْم) على وزن (فِعْل)، أي أنّ الله سبحانه يعلم ما تخفيه الصدور وما تعلنه، ولا يخفى عليه شيء، وهو يعلم كل شيء، فالله سبحانه شيء، وهو يعلم كل شيء، فالله سبحانه يعلم بالأمور قبل حدوثها، والإنسان لا يعلم بها، وهو العليم بكل الأمور. المَنْ تَبِعَ دِينَكُمْ قُلْ إنَّ الْهُدَى هُدَى اللَّهِ أَنْ يُؤْتَى أَحَدٌ مِثْلَ مَا أوتِيتُمْ أَوْ

198

اللهِ أَنَّ يَوْنَى أَحَدَّ مِتَلَ مَا أُوَبِيتُمَ أَوَ يُحَاجُوكُمْ عِنْدَ رَبِّكُمْ قُلْ إِنَّ الْفَضْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ ﴾(آل عمران:٧٣). وإنما أشير إليها من خلال مثله لها، أي أنه سبحانه يفعل ما يشاء بقدرته، ولا يعجزه أمر أو شيء يتعاظم عليه، وأنه سبحانه وتعالى قادر على كلّ شيء، وأنه إذا أراد شيئا فيكفي أن يقول له: كن، فيكون. وهي من صفات الفعل.

١٢- قال تعالى: ﴿قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِي وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرُ قَالَ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَى أَمْراً فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنَنْ فَيَكُونُ (آل عمران:٤٧).

ذكر سبحانه وتعالى في هذه الآية المباركة صفة القدرة، أي أنه سبحانه إذا أراد شيئا فإنما يقول له: كن، فيكون. مما يدل على عظيم قدرته واستطاعته وأنه قادر على كل شيء، ولا يصعب عليه شيء مهما كان. وهي من صفات الفعل.

١٣ – قال تعالى: ﴿فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴾(آل عمران:٦٣). لقد جاءت في هذه الآية المباركة

صفة العلم، وجاءت عليم على وزن

ذكر في هذه الآية المباركة صفة العلم، وأنه سبحانه وتعالى عليم بكل شيء، وأنَّ علمه واسع كل الأمور، وأنّ كل ما يحصل ويدور فإنَّ الله تعالى يعلم به، وهو يدبر الأمور للكون كله. ١٦ قال تعالى: ﴿ لَـنْ تَنَـالُوا الْبِـرَ حَتَّى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُّونَ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْء فَإِنَّ اللَّهَ بِهِ عَلِيمٌ ﴾ (آل عمران:۹۲). إنَّ في هذه الآية المباركة صفة

<sup>١٩٤</sup> العلم، أي أنه سبحانه عليم بكـل شـيء، ولا يعزب عنه شيء، يجازي كل إنسان بما يعمل في الآخرة، فإنَّ الله سبحانه وتعالى سيعطى كل إنسان بما عمل؛ لأنه يعلم بكل شيء.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

١٧- قال تعالى: ﴿وَمَا يَفْعَلُوا مِنْ خَيْـر فَلَــنْ يُكْفَـرُوهُ وَاللَّـهُ عَلِـيمٌ بالمُتَّقِينَ ﴾ (آل عمران:١١٥).

جاءت في هذه الآية المباركة صفة العلم، أي أنَّ الله سبحانه عليم لا يخفى عليه عمل عامل، ولا يضيع لديه من أحسن عملا، وهـو يعلم بكـل الأمور،

والله يعلم بما يعمله الإنسان من العمل، سواء عمل خيرا أم عمل شرا. ١٨ - قـال تعـالى: ﴿ هَــاأَنْتُمْ أُوْلاء تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمْ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتَابِ كُلِّهِ وَإِذَا لَقُوكُمْ قَالُوا آمَنَّا وَإِذَا خَلُّوْا عَضُّوا عَلَيْكُمْ الأَنَامِلَ مِنْ الغَيْظِ قُلْ مُوتُـوا بغَـيْظِكُمْ إنَّ اللَّـهَ عَلِيمٌ بذاتِ الصَّدُور (آل عمران:١١٩). لقد ذكرت في هذه الآية الكريمة صفة العلم، أي أنَّ الله سبحانه وتعالى عليم بما في صدور الناس من الأمور، وبما يدور في ذهنهم من الأشياء، وأنه سبحانه لا يخفي عليه شيء، مهما كان صغيرا أو كبيرا، فهو عالم بكل شيء. ١٩- قال تعالى: ﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِـنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَال وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴾ (آل عمران: ١٢١). وردت في هذه الآية الكريمة صفتان، وهما سميع عليم، أي أنَّ الله سميع ويعلم بكل ما يدور في هذا الكون، وما يعمله الناس، وأنه سبحانه يسمع كل ما في داخل الإنسان، ويعلم

كل ما يجول في خاطره، وإنْ لم يظهـر ذلك.

٢٠ - قال تعالى: ﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لإخْوَانهمْ إذًا ضَرَبُوا فِـى الأَرْض أَوْ كَأَنُوا غُزًّى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِـكَ حَسْـرَةً فِي قُلُوبهمْ وَاللَّهُ يُحْي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بما تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (آل عمران: ١٢٦).

جاءت في هذه الآية الكريمة صفة البصير، فهو سبحانه وتعالى بصير بعباده وبكل ما يفعلون، وبصير بجميع الأمور، وهو تعالى يعلم كل ما يدور في ذهـن الإنسان من الأفكار، ويعلم ما يخفونه في صدورهم.

٢١-قال تعالى: ﴿وَلِلُّهِ مَا فِمِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاء وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاء وَاللَّهُ غَفْـورٌ رَحِيمٌ ﴾(آل عمران:١٢٩).

ذكرت في هذه الآية صفة القدرة بشكل غير صريح، أي أنَّ الله تعالى قادر ومقتدر على كلّ شيء، ويفعل ما

يريد بقدرته، فقدرته كبيرة وواسعة على كل شيء. ٢٢- قال تعالى: ﴿تُمَّ أَنْزَلَ عَلَـيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَةً نُعَاساً يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ وَطَائِفَةُ قَـدْ أَهَمَّـتْهُمْ أَنْفُسُـهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنْ الأَمْر مِنْ شَمِي، قُلْ إِنَّ الأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّـهِ يُخْفُـونَ فِـيَّ أَنْفُسِهِمْ مَا لا يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَـوْ كَانَ لَنَا مِنْ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بَيُو بِكُمْ لَبَرَزَ الَّــذِينَ (١٩٠ كُتِبَ عَلَيْهِمْ الْقَتْلُ إلَى مَضَاجِعِهمْ وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُور كُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بذات الصَّدُور (آل عمران: ١٥٤). لقد وردت في هـذه الآيـة المباركـة صفة العلم، فالله سبحانه وتعالى عليم بما في صدور الناس، وما يخفونه في صدورهم من الأفعال، وهو يعلم ما يفعلونه وما سيفعلونه، وإنه عليم بكل شيء. ٢٣- قال تعالى: ﴿هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ

اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ (آل عمران:١٦٣).

في هذه الآية المباركة وردت صفة البصير، فهو سبحانه وتعالى بصير بعباده، بكل ما يعملون، وهو تعالى يعلم كل شيء، وإنَّ علمه فاق جميع الأشباء.

٢٤- قال تعالى: ﴿أَوَلَمَّا أَصَـابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ ١٩٦ عَلَـــى كُــلِّ شَـــيْء قَـــدِيرُ »(آل عمران: ١٦٥).

جاءت في هذه الآية المباركة صفة القدرة، فإنَّ الله سبحانه قادر على كل شيىء، وقدرته واسعة، وإنَّ قدرته وسعت کل شيء، وهو بيده کـل شيء مهما كان.

٢٥- قـال تعـالي: ﴿وَلِلَّــهِ مُلْــكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُـلِّ شَىء قُلرِير (آل عمران: ١٨٩). ذكرت في هذه الآية المباركة صفة القدرة، حيث إنَّ الله سبحانه قادر على

كل شيىء، ولا يعجزه شيىء، فإنه العظيم الـذي لا أعظم منـه، والقـدير الذي لا أقدر منه، وإنَّ الله تعالى قدرته واسعة.

الخاتمة: توصلت من خلال البحث المقدم إلى أهم النتائج الآتية:

١- اتفق علماء الكلام على تقسيم
 صفات الله سبحانه وتعالى على قسمين
 هما: الصفات الإكرامية، والصفات
 الجلالية. فالصفات الإكرامية هي
 الصفات الثبوتية، والصفات الجلالية
 هي الصفات السلبية.

۲ - وقد قسّم علماء الكلام الصفات
 الإكرامية (الثبوتية) على: صفات ذاتية،
 وصفات فعلية.

٣- أما الصفات الذاتية فقسموها على أقسام، وهي: العلم، والقدرة، والحياة، والإدراك، والسمع والبصر، والأزلية والأبدية.

٤- وأما الصفات الفعلية فقسمها العلماء على أنها الإرادة، والكلام، والحكمة.

0- والصفات السلبية هي الصفات التي لا يتصف بها الله سبحانه ويتنزه عنها؛ لأنها تستلزم النقص، وهي

مستحيلة عليه (سبحانه وتعالى)؛ لأنَّنا أثبتنا في ما سبق أنه الكمال المطلق، فهـو يجـلّ عنهـا. والصـفات السـلبية لا يمكن حصرها بعدد معين، ويمكن أن تعرف بأنها كل صفة يستلزم منها نقص أو تشبيه له سبحانه وتعالى. ٦- لقد ذكرت في سورة آل عمران بعض من الصفات الذاتية، وقد وردت فيها صفة العلم، وجاءت ثلاث عشرة مرة. ٧- ووردت صفة القدرة في السورة ال تسع مرات. ٨- ووردت صفة السمع في السورة أربع مرات. ٩- وقد وردت صفة البصر مرتين في السورة المباركة. ١٠- أما صفة الحياة فقد وردت مرة واحدة في السورة.

٧ - بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية: (دار المحجة البيضاء-بيروت، لبنان)، ط1، ٢٠٠٦م. \* السبحاني، جعفر محمد: ۸ – الإلهيات على هدى الكتاب والسنة والعقل: (دار هشام للنشر والتوزيع – بيروت)، ط۱، ۲۰۰۵م. \* السيوري، للفاضل المقداد: ٩ - أضواء على النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي عشر: (مطبعة وفا-إيران)، ط1، ١٤٣٤هـ \* الشريف الرضي، محمد بن الحسين: ١٠ -نهج البلاغة: (دار المتقين – بيروت، لبنان)، ط١، (د.ت). \* الصدر، على الحسيني: ۱۱ - العقائد الحقة: (مطبعة شريعت -قم)، ط۲، (د. ت). \* الطباطبائي، محمد حسين: ۱۲ العقائد الإسلامية: (مؤسسة الأعلمي) للمطبوعات-بيروت، لبنان)، ط٤، ١٩٩٣م. \* العاملي، حسن مكي: ١٣ -بداية المعرفة: (الدار الإسلامية-

المصادر والمراجع: \* خير ما نبتدئ به هو كتاب الله سبحانه وتعالى (القرآن الكريم). \* الأشقر، عمر سلمان: ۱ – العقيدة في الله: (مطبعة الفلاح – الكويت)، ط٥، ١٩٨٤م. \* الحائري، كاظم الحسيني: ۲ – أصول الدين: (دار البشير – شريعت)، ط۲، ۱٤۲۵هـ \* الحلي، الحسن بن يوسف المطهر: ۳ – الباب الحادي عشر: (دار الأضواء – بیروت)، ط۱، ۲۰۰۶م ٤ – مسلك في أصول الدين وتليه الرسالة المانعية: (مؤسسة الطبع والنشر التابعة للاستانة الرضوية - مشهد)، ط٣، ١٤٢٤هـ ٥ – نهج الحق وكشف الصدق: (دار الهجرة-إيران، قم)، ط٤، ١٤١٤هـ \* الحيدري، كمال: ٦ - جواد على كسار، التوحيد بحوث في مراتبه ومصطلحاته: (دار الفراقد للطباعة والنشر-قم)، ط٢، ٢٠٠٢م. \* الخرازي، محسن:

۱۹۸

٢٠ الفوائد والعبر في شرح الباب
١لحادي عشر: (مطبعة الكوثر - إيران، قم)،
ط١، ٢٠٠٤م.
\* الميداني، عبد الرحمن حسن:
٢١ العقيدة الإسلامية وأسسها: (دار
القلم - دمشق)، ط٣، ١٩٨٣م.
\* اليزدي، محمد تقي مصباح:
العقيدة الإسلامية: (كليني - طهران)،
ط١، ١٩٨٨م.

199

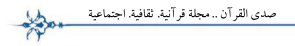
بيروت، لبنان)، ط١، ١٩٩١م. \* الفضلي، عبد الهادي: ١٤ -خلاصة الكلام: (مطبعة دار التعارف للمطبوعات-بيروت)، ط١، ١٩٨٨م. \* القبانجي، صدر الدين: ١٥ -محاضرات في أصول الدين: (ثامن ١١ -محاضرات في أصول الدين: (ثامن ١٢ - ٢٩ - النجف الأشرف)، ط١، ١٤٢٩هـ \* القره داغي، علي محيي الدين:

١٦ العقيدة الإسلامية: (دار التقريب – بيروت)، ط١، ٢٠٠٤م.
١٢ اللاري، مجتبى الموسوي:
١٧ حراسة في أسس الإسلام: (مطبعة الهادي – إيران، قم)، ١٢٥هـ
١٤ محمد الأمين:
١٨ حقيدتنا بداية العقيدة: (دار الزهراء – قم، إيران)، ط١، ١٣٨٧هـ
٢٩ حقائد الإمامية: (مطبعة النعمان – النجف الأشرف).

(١٨) سورة البقرة، الآية ٢٠. (1۹) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٣٣. (٢٠) سورة الحج، الآية ١٨. (٢١) سورة القصص، الآية ٦. (٢٢) الحلي، نهج الحق وكشف الصدق: ٥٣. (٢٣) العاملي، بداية المعرفة: ١١٥. (٢٤) سورة الأنفال، الآية ١٢. (٢٥) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٥١. (٢٦) الحلي، نجم الدين أبو القاسم، المسلك في أصول الدين: ٤٧. (٢٧) سورة المجادلة، الآية ١. (٢٨) العاملي، بداية المعرفة: ١١٤. (٢٩) سورة إبراهيم، الآية ٣٩. (٣٠) الحيدري، التوحيد بحوث في مراتبه ومعطباته: ٤٢٠. (٣١) العاملي، بداية المعرفة: ١١٧. (٣٢) سورة الحديد، الآية ٣. (٣٣) الأشقر، العقيدة في الله: ٢٠٦. (٣٤) القره داغي، على محيى الدين، العقيدة الإسلامية: ٢٧. (٣٥) المامقاني، محمد الأمين، عقيدتنا بداية العقيدة: ٤٩.

الهوامش: (١) الخرازي، بداية المعارف الإلهية: ٦٥. (٢) المظفر، عقائد الإمامية: ٣٩. (٣) العاملي، بداية المعرفة: ٩١. (٤) اليزدى، العقيدة الإسلامية: ٩٢. (٥) الخرازي، بداية المعارف الإلهية في شرح العقائد الإمامية: ٧٠. (٦) السبحاني، الإلهيات: ٨٢/١ (٧) سورة البقرة، الآية ٢٩. (٨) الحائري، أصول الدين: ١٠٧. ٢٠٠ (٩) سورة الحديد، الآية ٤. (١٠) السبحاني، الإلهيات: ١٢٣. (11) الخرازي، بداية المعارف الإسلامية الإلهية: ٤٢. (١٢) شمس الدين، دراسات في العقيدة الإسلامية: ١٨٢. (١٣) السبحاني، الإلهيات: ١٤٧. (١٤) سورة الفرقان، الآية ٥٨. (10) العاملي، بداية المعرفة: ١١٠. (١٦) الموسوى، الفوائد والعبر في شرح الباب الحادي عشر: ٦٧. (١٧) اليزدي، العقيدة الإسلامية: ٩٥.

(٥٣) سورة الملك، الآية ٣. (٥٤) المظفر، عقائد الإمامية: ٣٩. (٥٥) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٣٢. (٥٦) الخرازي، السيد محسن، بداية المعارف الإلهية في شرح عقائد الإمامية: ٤٠. (٥٧) ينظر: (٥٨) العاملي، بداية المعرفة: ١٦٧. (٥٩) سورة الإخلاص، الآية ١. (٦٠) السيوري، للفاضل المقداد، أضواء على النافع يوم الحشر في شرح الباب الحادي 1.1 عشر: ۱۲۲. (٦١) السبحاني، الإلهيات: ٢٠٠. (٦٢) سورة الشوري، الآية ١١. (٦٣) العاملي، بداية المعرفة: ١٨٠. (٦٤) سورة الحديد، الآية ٤. (٦٥) الشريف الرضي، نهج البلاغة: رقم الخطبة: (١٨٦). (٦٦) الحلي، نجم الدين، الباب الحادي عشر: ۲۲۱. (٦٧) السبحاني، الإلهيات: ٢٠٢. (٦٨) العاملي، بداية المعرفة: ١٨٥. (٦٩) الصدر، العقائد الحقة: ١٧٦. (٣٦) اليزدى، محمد تقى، العقيدة الإسلامية: 1.1 (٣٧) الخرازي، بداية المعارف في شرح العقائد الإمامية: ٤٠. (٣٨) السبحاني، الإلهيات: ١٤٥. (٣٩) شمس الدين، دراسات في العقيدة الإسلامية: ١٨١. (٤٠) سورة يس، الآية ٨٢ (٤١) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٥٧. (٤٢) الموسوى، الفوائد والعبر: ٦٩. (٢٣) سورة النساء، الآية ١٦٤. (٤٤) العاملي، بداية المعرفة: ١٢٧. (٤٥) اليزدي، العقيدة الإسلامية: ١١٢. (٤٦) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٦١. (٤٧) سورة الكهف، الآية ١٠٩. (٤٨) سورة الأعراف، الآية ١٤٣. (٤٩) الفضلي، خلاصة الكلام: ١١٧. (٥٠) السبحاني، جعفر محمد، الإلهيات: .NVO (٥١) اليزدي، دروس في العقيدة الإسلامية: .111 (٥٢) المامقاني، عقيدتنا بداية العقيدة: ٤٣.



( ٧٠) سورة الأعراف، الآية ١٤٣. ( ٧١) الموسوي، حسين أبـو سعيدة، الفوائـد والعبر في شرح الباب الحادي عشر: ١١٨.

۲۰۲





المقدّمة:

الحمد لله، نحمده ونستعينه، ونستغفره، ونستهديه، ونعوذ بالله من شرور أنفسنا ومن سيئات أعمالنا، مَن يهده الله فلا مضل له، ومن يضلل فلا هادي له، والصلاة والسلام على نبينا محمد خير الخلق الذي أكمل به النعمة وجعل به الرسالة، وعلى آله سادات الورى الذين قرنهم بالقرآن العظيم وجعلهم عدلا له، ولن يفترقا حتى يردا عليه الحوض.

وأمّا بعــدُ:

فالقرآن معجزة الإسلام الخالدة ... معجزة الإسلام الباقية ... معجزة الإسلام الحيّ، وما خلوده وبقاؤه وحياته إلاّ لأنّه من كلام الواحد الذي لا يموت، له جلالة من جلالته، وقوّة من قوته، وبهاء من بهائه، وجمال من جماله، حارت العقول في فهم سرّه، وتاهت القلوب في فيوض نوره وجماله، وما الفرق بينه وبين كلام البشر إلاّ كالفرق بين الله وسائر

المخلوقين، فأنّى للعقول الحقيرة أن تدانيه بكلامها؟!.

ونظن أن بحثنا المتواضع خطرات من ذاك التأمل، ولمحات من ذلك التفكير، نحَونا به هذا النحو لشرفه ورفعته، فإن أسلوبه الممتع يشغف القلوب، وأسلوب قصصه يستقطب الأحرار.

ثم إنّ الله لمّا أكرم البشرية ببعثة رسوله جعل أعظم معجزاته هذا الوحى الذي أنزله إليه، وقد بهر عقول الألبّاء، وأعجز ألسن الفصحاء، بوجازة لفظه، وسهولة عباراته؛ وذلك لما اشتمل عليه هذا الوحي من كلمات جوامع، قليلة الألفاظ، كثيرة المعاني، تتسع لحاجات العصر، ومستجدات الوقائع، ولأنّ أسلوب القرآن القصصى حارت به عقول العباقرة، فكان في هذا تنبيه للباحثين على أهمية هذا الأسلوب، وعظيم فائدته من حيث اختصاره ووفائه: اختصاره للمعاني الكثيرة في ألفاظ يسيرة، ووفائه للمسائل

المتجددة، والوقائع الحادثة، وكان تنبيها للقرّاء لكي يتقنوه ويجوّدوه، فهو ميسّر للذكر، **(ولقد يسّرنا القرآن** للذكر).

لذا فقد حرص العلماء على أهمية الأسلوب القصصي القرآني، وهـذا مـا شاهدناه في أروقية مقرّات العلم في الجمهورية الإسلامية الإيرانية، فقد حرصت حرصا شديدا على إظهار آثار القصِّة القر آنيَّة ودورها الريادي في التطوّر العلمي، وصار حقاً على طالب التحقيق ومن يتشوّف إلى المقام الأعلى في التصور والتصديق أن يحكم قواعد الأحكام؛ ليرجع إليها عند الغموض، وينهض بعبء الاجتهاد أتم نهوض، ثم يؤكدها بالاستكثار من حفظ القرآن؛ لترسخ في الذهن مثمرة عليه بفوائد غير مقطوع فضلها ولا ممنوع، لـذا ارتأينا أن نكتب فيه موضوعاً يسهم من خلاله في خدمة هذا المجال، وقد احتوى هذا البحث مباحث عدة مختلفة منها: فائدة القصة

وأهدافها وأسلوبها، ومميزات الأسلوب القصصي، والظواهر العامّة للأسلوب القصصي، وكذلك الفرق بينه وبين غيره من الأساليب، وآثاره، وتأثيره في النفوس، ونتائج التربية في استخدامه، وقد اعتمدنا تفسير التسنيم في تفسير القرآن الكريم للعلّامة الكبير آية الله جواد آملي مصدراً؛ لكونه تفسيراً معاصراً موضوعيّاً، وبذلنا ما بوسعنا في حدود استطاعتنا، وما توفيقنا إلّا بالله عليه توكّلنا.

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

الأسلوب القصصي في القرآن الكريم: القرآن معجزة الإسلام الخالدة، تحدّى العالم في الإتيان بمثله، وقد عجزت العرب بكل أدبائها وشعرائها وما كانت تفخر به من القدرة على البيان وصناعة الكلام عن تحدي هذا القرآن والإتيان بآية واحدة مـثل القرآن.

وفي القرآن أساليب متعددة من رابيان، وأكثر هذه الأساليب تأثيراً في النفوس هو الأسلوب القصصي، قال تعالى: ﴿نَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقُرَّانَ ﴿يَحْنُ نَقُصُّ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقُرْآنَ ﴿يَوَسَفَرَا)، وقال تعالى: ﴿قَالَ الْقُرْآنَ ﴿يَوَسَفَرَا)، وقال تعالى: ﴿قَالَ الْقُرْآنَ ﴿يَوَسَفَرَا)، وقال تعالى: ﴿قَالَ قَصَصاً ﴾(الكهف/٢)، وقال سبحانه: وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُو الْقَصَصار)، وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُو الْقَصَصِ وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَذَا لَهُو الْقَصَصِ الْحَقَّ (آل عمران/٢٢)، وقال: ﴿لَقَدَ الْأَلْبَابِ ﴿يوسف/١١١)،

فائدة القصة:

لاشك أن هناك روايات عديدة أشارت إلى القصّة القرآنيّة، وتأثيرها في المجتمع، ولكننا نحتاج في جميع الأمور عرض تلك الروايات على القرآن الكريم؛ لذلك دعا العلَّامة جواد آملي إلى الرجوع للقرآن الكريم في كلِّ شيء، وحتّى السنّة النبوية لابدّ لها من الرجوع إلى القرآن الكريم، حيث يقول: «لزوم عرض السنّة على القرآن في مقام الإثبات ...» (1)، وقد ذكر العلماء فوائد عديدة من اعتماد القرآن على أسلوب القصة بل والإكثار منه مستخلصين ذلك من القرآن الكريم، منها ما يأتي:

 إنّ الإنسان إنما بدأ يتدرج في مراتب الرقي والحضارة من خلال اعتماده على تجارب الماضين من آبائه وأجداده، فتلافى ما وقعوا فيه من أخطاء، وعمل على تطوير ما توصلوا إليه من تجارب. والتاريخ مرآة تنعكس عليها جميع ما للمجتمعات الإنسانية من أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

النفوس، وما من شيء أشد أثرا في النفوس من أسلوب القصة؛ ولذا اعتمد القرآن على إيراد الموعظة بنحو القصة، وذلك لأن القصة تعطي دليلا حسيا ملموسا لمن يسمعها، فعندما يتحدث القرآن عن فرعون، وعن علوه وعتوه في الأرض، ونحن نعرف ما حلّ بفرعون حسّا ونرى ما بناه من الأهرامات أمام أعيننا، فإن ذلك سوف يكون أشد وقعا في النفس.

7.9

والقصة والتاريخ مفهومان عند كل أحد، على خلاف الاستدلالات العقلية، فإن الناس في مستوى الإدراك ليسوا سواسية، وعلى هذا فإن الكتاب الشامل الذي يريد أن يُفيد منه البدوي والأمي والمتوحش ... إلى الفيلسوف والمفكر والمتمدن، يجب أن يكون معتمدا على التاريخ والقصص والأمثلة. ومجموعة هذه الجهات تبين أن القرآن خطا أحسن الخطوات في بيان التواريخ والقصص في سبيل التعليم والتربية، ولا سيما إذا التفتنا إلى هذه النقطة، وهي

محاسن ومساوئ ورقى وانحطاط والعوامل لكل منها. وعلى هذا فإن مطالعة تاريخ الماضين تجعل عمر الإنسان طويلا بقدر أعمارهم حقا، لأنها تضع مجموعة تجاربهم خلال أعمارهم تحت تصرفه واختياره. ولهذا يقول الإمام على الشَّلَةِ في حديثه التاريخي خلال وصاياه لولده الحسن المجتبى في هذا الصدد: «أي بني، إني وإن لم أكن عمرت عمر من كان قبلي، فقد نظرت في أعمالهم، وفكرت في أخبارهم، وسرت في آثارهم، حتى عدت كأحدهم، بل كأني بما انتهى إلى من أمورهم قد عمرت من أولهم إلى آخرهم»<sup>(٢)</sup>، وهذا هو تفسير المراد من العبرة في قوله تعالى: ﴿لَقَـدْ كَـانَ فِسى قَصَصِسهمْ عِبْسرَةٌ لِسأولِي الْأَلْبَابِ ﴿ يوسف (١١١)، والتاريخ الـذي نتحدث عنه هو التاريخ الخالي من الخرافات والأكاذيب والتملقات والتحريفات والمسوخات.

كذلك إن القرآن نزل للتأثير في

أن القرآن لا يذكر الوقائع التاريخية في أي مجال بشكل عارٍ من الفائدة، بل يذكر معطياتها بشكل يُنتفع بها تربويا. الأهداف القرآنية من القصص: لقد تمكن الخطاب القرآني في كتاب الله ومن خلال اعتماد أسلوب القصة من تسجيل أهداف مهمة في خدمة رسالة الإسلام والنبوة، ومن هذه الأهداف:

أولا: إثبات النبوّة للرسول الأعظم، أولا: إثبات النبوّة للرسول الأعظم، منها إلّا في سفر مكة، ولم يفارق قومه قط، فتاريخ حياته بيّن واضح لديهم، قط، فتاريخ حياته بيّن واضح لديهم، ولكنك تجده يورد من قصص الأمم ولكنك تجده يورد من قصص الأمم السالفة والأنبياء ما لم يكن لأحد اطلاع عليه ولم يكن لأحد إنكاره ولا مجال إلا التصديق به، وقد قال تعالى مخاطبا يكن من عند محمد نفسه بل هو من يكن من عند محمد نفسه بل هو من إذ قَضَيْنَا إلَى مُوسَى الْأَمْرَ وَمَا كُنْتَ مِنَ الشَّاهِدِينَ ولَكِنَّا أَنْشَانًا قُرُونا

فَتَطَاوَلَ عَلَيْهِمُ الْعُمُرُ وَمَا كُنْتَ ثَاوِياً فِي أَهْلِ مَدْيَنَ تَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِنَا ولَكِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ وَمَا كُنْتَ بِجَانِبِ الطُّور إذْ نَادَيْنَا وَلَكِنْ رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ لِتُنْذِرَ قَوْماً مَا أَتَاهُمْ مِنْ نَـذِيرِ مِـنْ قَبْلِـكَ لَعَلَّهُـمْ يَتَـذَكَرُونَ القصص/٤٤-٤٦).

ثانياً: توحيد الأديان، فعندما يورد القرآن الكريم قصص الأنبياء السابقين، فإنه يريد بيان أن هذه الرسالة السماوية (أي الإسلام) هي امتداد للشرائع السابقة كافة، فما كان النبي تشكيل بدعا من الرسل، وما كانت رسالته مخالفة موسى علي حمد القرآن يذكر قصة موسى علي -مثلاً وما فعله بنو إسرائيل ليبين أن شريعة موسى علي وحرفوها.

ثالثا: تثبيت القلوب، فلقد واجه النبي ﷺ وأصحابه كثيراً من المصاعب في تاريخ الدعوة الإسلامية، فأراد الله عز وجل أن يسلّي نبيّه ويزيح

عنه ذلك الهمّ الكبير الذي شغل نفسه به ألا وهو دعوة قومه إلى الحق وهـو يواجه تحديهم له ورفضهم الإيمان به، وقد قال تعالى: ﴿وَكُلًّا نَقْـصُّ عَلَيْـكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّسُل مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُــوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَـذِهِ الْحَـقُّ وَمَوْعِظَـةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ (هود/١٢٠).

الاختلاف بين أسلوب القصة القرآنية وغيرها:

يختلف أسلوب القصص القرآني عن غيره من القصص في ناحية أساسية، وهي ناحية الهدف والغرض الذي جاء من أجله، وذلك لأن القرآن الكريم لم يتناول القصة لأنها عمل فني مستقل في موضوعه وطريقة التعبير فيه، كما أنه لم يأت بالقصة من أجل التحدث عن أخبار الماضين وتسجيل حياتهم وشؤونها كما يفعل المؤرخون، وإنما كان عرض القصة في القرآن الكريم مساهمة في الأساليب العديدة التي سلكها لتحقيق أهدافه وأغراضه الدينية التي جاء الكتاب الكريم من

فالقرآن الكريم كما عرفنا رسالة دينية قبل كل شيء تهدف بصورة أساسية إلى عملية التغيير الاجتماعي بجوانبها المختلفة، هذه العملية التي وجدنا بعض مظاهرها وآثارها في طريقة نزول القرآن التدريجي، وفي طريقة عرض المفاهيم المختلفة، وفي ربط نزول القرآن بالأحداث والوقائع والأسئلة، وفي أسلوب القرآن في النا القصر والإيجاز، أو المزج بين الصور والمشاهد المتعددة، الأمر الذي أدى إلى نشوء كثير من الدراسات القرآنية، عرفنا منها الناسخ والمنسوخ والمحكم والمتشابه والمكي والمدنى وغيرها. لذا فلا بد لنا -حين نريد أن ندرس القصة القرآنية - أن نضع أمامنا هذا الهدف القرآني العام لنتعرف من خلاله على الأسلوب الذي اتبعه القرآن الكريم في عرضه القصة القرآنية مساهمة منه في تحقيق هذا الهدف (٣).

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

من أهم هذه الأساليب.

أجلها، بل يمكن القول: إنَّ القصـة هـي

الْفَاصِلِينَ (الأنعام/٥٧)، ففي الآيات الثلاث يؤكد صاحب العزّة والجبروت أنّ ما يقصُّه حقٌ، فماذا بعد الحقّ إلا الضلال؟!! ، وهل بعد الحقِّ إلا الضلالُ في أوهام المخرصين؟!! .

إنَّ الله تعالى يقصَّ أفضل القصص وأحسنها للفائدة والعبرة لاليتمتّع بها أهل الفنِّ للفنَّ؛ لأنَّ القصَّة تأتى: لغرس مبدأ وفكرة، وتثبيت عمل صالح، وكذلك نشر الفضيلة والدعوة إلى الحقّ والهدى. قال تعالى: ﴿نَحْمَن نَقُصٌ عَلَيْكَ أَحْسَنَ الْقَصَص بمَا أَوْحَيْنَا إلَيْكَ هَذا الْقُرْآَنَ ﴾ (يوسف/٣)، وقال: ﴿فَاقْصُص الْقَصَص لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّ رُونَ ﴾ (الأعراف /١٧٦)، وقال: كُلًا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّسُل
 مُو كُلًا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّسُل
 مُو كُلًا مُعَامًا مُعَامًا عُلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّعُمُ مُعَامًا عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّعُمُ مُعَامًا عُلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّعُمُ مُعَامًا عُلَيْ عُلَيْكَ مِنْ أَنْبَاء الرُّعُمُ مُو مُعَامًا المُعُمَانِ المُعَامِ المُعَامِ المُعَامِ عَلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عَلَيْ مُعَامًا عَامَة المُعُمَانِ المُعَامِ مُعَامًا عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عَلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلُ عُلَيْ عُلُي عُلَيْ عُلُي عُلَيْ عَلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلُي عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عَلَيْ عُلَيْ عُلُيْ عُلَيْ 
 عُلُيْ عُلَيْ عُلِي عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلُيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلُيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عَلَيْ عُلِي عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلِي عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلِي عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلِي عُلَيْ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَــذِهِ الْحَـــــقُّ وَمَوْعِظَــــةُ وَذِكْـــرَى لِلْمُ ؤْمِنِينَ ﴾ (هود (١٢٠)، وقال: ﴿ لَقَدْ كَانَ فِس قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لِلْأُولِي الْأَلْبَاب مَا كَانَ حَدِيثًا يْفْتَرَى ﴾ (يوسف/١١١).

أثر أسلوب القصّة القرآنيّة: لاشك أنّ لأسلوب القصة القرآنية تأثيراً كبيراً في نفس متلقيها؛ لما فيها من تدرُّج في سرد الأخبار، وتشويق في عرض الأفكار وطرحِها ممزوجة بعاطفة إنسانية. والقرآن الكريم استخدم الأسلوب القصصى إذ رآه من أبلغ الطرق المؤدية إلى توثيق الفكرة وإصابة الهدف، فالقصة فى القرآن الكريم هي قصّة واقعيّة يرويها ربّ ٢١٢ العزّة(٢٠٢ على عكس ما زعمه مَنْ يُدعى بعميد الأدب العربي (طه حسين)، حيث زعم في قصّة إبراهيم الشَّلَةِ أنها رُوِيَتُ في القرآن على سبيل العبرة والعظة لا على سبيل الحقيقة في الوجود!! . يقول الله تعالى: إنَّ هَذا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُ وَمَا مِنْ إِلَمٍ إِلَّا اللَّهُ ﴾ (آل عمران/٦٢)، ويقول جلَّ وعلا في أهل الكهف: ﴿نَحْنُ نَقُصٌ عَلَيْكَ نَبَأَهُمْ بِالْحَقِّ ﴾ (الكهف/١٣)، ويقول سبحانه: ﴿إِنّ الْحُكْمُ إِلَّا لِلَّهِ يَقُصُّ الْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ

أسلوب القصّة القرآنيَّة وأثرها في الدعوة

تكرار القصّة في القرآن الكريم: هناك مشاكل تُثار حول القصة في القرآن الكريم، منها مشكلة تكرار القصة الواحدة في مواضع مختلفة من القرآن حيث يقال: إنَّ هذا التكرار قد يشكل نقطة ضعف في القرآن الكريم؛ لأن القصة بعد أن تُذكر في القرآن مرّة واحدة تستنفد أغراضها الدينية والتربوية والتاريخية، وقد أثيرت هذه المشكلة في زمن متقدم من البحث العلمى؛ لذا نجد إشارة إلى ذلك في مفردات الأصفهاني وفي مقدمة تفسير التبيان للشيخ الطوسي (٢). ويمكن الردّ على ذلك بنقطتين:

الأولى: يكون التكرار بسبب تعدد الغرض الديني الذي يترتب على القصة الواحدة.

الثانية: إنّ القرآن الكريم اتخذ من القصة أسلوباً لتأكيد بعض المفاهيم الإسلاميّة لدى الأمة المسلمة، وذلك عن طريق ملاحظة الوقائع الخارجية التي كانت تعيشها الأمة وربطها بواقع

مميّزات أسلوب القصّة: انماز أسلوب القصّة بالقوّة النفاذيّة القادرة على مخاطبة جميع المستويات العمرية والفكرية، فهو أسلوب سهل التعاطي مع الإدراكات البسيطة، فضلا عن الإدراكات الواسعة، ففي الوقت الذي يتعاطى فيه الأول مع القصة بصورة سطحية تقتصر على المدلولات الأولية لألفاظها وعناصر الحوار فيها، فإنه يمنح صاحب الفكر الواسع سعة من الفضاء الفكري تمكّنه من استيعاب العديد من المداليل العميقة فضلا عن السطحية. ومن هنا يمكن أن نفسّر عناية القرآن الكريم الكبيرة والفائقة بالقصة ومنحها مساحة كبيرة وواسعة من النصوص القرآنية، بلغت حدًّا أنّ هناك سوراً بأكملها تتحدث عن قصة واحدة كما في سورة يوسف، بـل إنّ هذا الأسلوب القرآني أمكن أن يكون مادة للعديد من الأعمال التلفزيونية الهادفة والتي لاقت رواجا كبيرا بين متابعي الشاشة الفضيّة.

117

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وهـذا المعنيي لا يتحقّق في القصص القرآني الكريم، بل لا يمكن أن يتحقق أو يكون (٢)، فالتكرار نوعان: صوريّ وحقيقيّ، فالأول هو الواقع في القرآن الكريم؛ لأن ظاهره التكرار، وحقيقةً ليس فيه أيُّ تكرار، والثاني يستحيل وقوعه في القرآن الكريم، فالقرآن حينما يكرر القصة الواحدة فإنَّما ذلك لفائدة اشتمل عليها كلَّ موضع خلتْ منها المواضع الأخرى (٧)، ومن أمثلة ذلك: عصا موسى الطَّلَةِ، ففي (سورة طه/٢٠) وصفَها الحقِّ سبحانه بأنَّها (حيةٌ تسعى)، وفي (الأعراف/١٠٧) (ثعبانٌ مبينٌ)، وفي (النمل/١٠) (تهتزّ كأنها جان)، (فهمى حية باعتبار ضخامتها، وثعبان من حيث الخِفة والنشاط وسرعة الحركة، وهبي كأنُّها جانٌ لكونها مرعبة)(^).

إنّ المعالجـة الحكيمـة للنفـوس (٩) تكون بترسيخ العقيدة والمفاهيم الصحيحة في عقول المدعوِّين عن طريق التكرار فى قالب القصص القصة من حيث وحدة الهدف والمضمون.

وهذا الربط بين المفهوم الإسلامي في القصة والواقعة الخارجية المعاشة للمسلمين قد يؤدي إلى فهم خاطئ للمفهوم المراد إعطاؤه فيفهم انحصاره في نطاق الواقعة المستحدثة التي عاشتها القصة، فتأتى القصة الواحدة فى القرآن الكريم مكررة من أجل تفادي هـذا الحصر والتضييق فـي ٢١٤ المفهوم وتأكيد اتساعه لكل الوقائع والأحداث المتشابهة ليتخذ صفة القانون الأخلاقى أو الطبيعي الـذي ينطبق على كل الوقائع والأحداث، بالإضافة إلى فاعليته كمنبّه للأمّة على علاقة القضية الخارجية التي تواجهها بالمفهوم الإسلامي لتستمد منه روحه ومنهجه.

إنّ التكرار هو ذكر الشيء مرّة بعـد مرّة، وأكثر ما يتحقّق ذلك المفهوم في أن يُعاد ذكر الشيء بلفظه أو مرادفه من غير أن يكون هناك جديد في الإفادة،

الواقعي الجذاب، ولقد قرّر علم النفس الحديث أنّ الشيء يرسخ في النفس بتكراره مِراراً ما لا يرسخ بعرضه مرّة واحدة أو مرتين، وأنّ عرض الحادثة الواحدة في أساليب كثيرة متلوّنة وصور بيانية متنوّعة، دون أن يختلً نظمه، أو يضطرب معناه، أو تتفكّك روعته، أو يضعف مستواه، لهو مما يعجز عنه أبلغ الفصحاء.

أثر القصّة في النفوس:

لقد جاء القرآن الكريم داعياً إلى الهداية والرشاد، بأساليب َشتى، فتارة بالوعد والوعيد، وتارة بالإقناع العقلي، وثالثة بوخز الضمير والوجدان، ورابعة بتوجيه الفطرة إلى حقيقتها، وخامسة بالإعجاز بشتى ألوانه، وأحياناً كثيرة بأسلوب القصص الذي هو أقرب الوسائل التربوية إلى فطرة الإنسان، وأكثر العوامل النفسية تأثيراً فيه، وذلك لما في هذا الأسلوب من المحاكاة لحالة الإنسان نفسه، فتراه يعيش بكل كيانه في أحداث القصة، وكأنه أحد

أفرادها، بل وكأنه هو «بطل القصة» أو "الشاهد" فيها، فيَرَى من خلالها كلٌّ مِن الصالح والطالح ما في نفسه من أحاسيس، وما في خَلَده من أحاديث، وما يجرى حوله من أحداث وحوار، كلّ ذلك من خلال تجاوبه مع القصة، فالقصة -لا سيّما إن كانت بأسلوب شيِّق، وبيان رائق-لها من التأثير والجاذبية ما لا تبلغه أيُّ وسيلة أخرى من الوسائل الدعويّة أو التعليمية أو التربوية، فكيف إذا كانت بأسلوب ربانيّ معجز، لـه مـن الواقعيـة والصـدق ودقة التصوير، ومِن السِمَاتِ ما ليس لغيره؟!. فالقصّة أحب إلى قلب المتلقّي، وأقرب إلى فطرته، وأسهل عليه حفظا وفهما، وأدعى لتلقيها بدون أيّ مشقّة أو ملل؛ ولذلك «كانت القصة وما تزال مدخلا طبيعيا يدخل منه أصحاب الرسالات والدعوات، والهداة، والقادة، إلى الناس وإلى عقولهم وقلوبهم، ليلقوا فيها بما يريدونهم عليه، من آراء، ومعتقدات،

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

110

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وأعمال ... ولقد أصبحت الفنون كلها اليوم من وراء القصة»<sup>(11)</sup>. امتياز الأسلوب القصصى القرآني عن غيره من القصص: يمتاز القصص القرآني عن غيره من القصص في نقطة مركزية، وهي قضية الهدف والغرض الذي جاء من أجله القصص في القرآن، وتنعكس هذه النقطة على خصائص وميزات أخرى، فالقرآن لم يتناولها باعتبار أنها عمل ٢١٦ (فنبي) مستقل في موضوعه وطريقة التعبير فيه، بحيث يكون هذا العمل الفنى هو الهدف من القصة، وإن اهتم بالجانب الفني فيها، كما أنّه لم يأت بالقصة من أجل الحديث عن أخبار الماضين وتسجيل حياتهم وشؤونهم، أو من أجل التسلية والمتعة كما يفعل المؤرخون أو القصاصون، وإنما كان الغرض من القصة في القرآن الكريم هو المساهمة مع جملة الأساليب العديدة الأخرى التي استخدمها القرآن الكريم لتحقيق أهدافه وأغراضه الدينية

التي جاء القرآن الكريم من أجلها، وكانت القصة القرآنية من أهم هذه الأسالي.

فالقرآن الكريم يمثل رسالة دينية تهدف قبل كلّ شيء إلى إيجاد عملية التغيير بأبعادها المختلفة وهي: إيجاد التغيير الاجتماعي الجذري، وبيان المنهج الصحيح للحياة الإنسانية، الذي يتم على أساسه هذا التغيير، والذي يعبّر عنه القرآن الكريم بالصراط المستقيم، وكذلك خلق القاعدة الثورية القادرة على تحمل المسؤولية (١١).

ويمكن أن نحدًد الفرق بين القصص القرآني وغيره من القصص ببعض النقاط التي تشكل الميزات والخصائص والصفات الرئيسة للقصص القرآني، ويمكن أن نجد هذه الخصائص قد أشير إليها في القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿لقد كان فمي قصصهم عبرة لأولى الألباب ما كان حديثاً يفترى ولكن تصديق الـذي بین یدیه وتفصیل کل شیء وهدی

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

ورحمة لقوم يؤمنون (يوسف/١١١). حيث يمكن أن نفهم من هذه الآية اتّصاف القصص القرآني بالصفات الآتية: (الواقعية، والصدق، والحكمة):

أ-فالواقعية: بمعنهي أن ذكر الأحداث والقضايا والصور في القصص القرآني له علاقة بواقع الحياة الإنسانية ومتطلباتها المعاشة في مسيرة التاريخ الإنساني في مقابل أن تكون القصة إثارة وتعبيراً عن الصور أو الخيالات أو الأماني أو الرغبات التبي يطمح إليها الإنسان أو يتمناها في حياته. وذلك لأن القرآن الكريم يريد من ذكر القصة وأحداثها إعادة قراءة التاريخ الإنساني والقضايا الواقعية السالفة التي عاشتها الأمم والرسالات الإلهية السابقة، ومتابعة هذه القراءة في الحاضر المعاش للإنسان للإفادة منها والاعتبار بها فى حياته وحركته ومواقفه وتطلعاته نحو المستقبل والكمالات الإلهية، فإذا انفصلت القصة عن هذا الواقع فلا يمكن للإنسان أن

يُفيد منها للحاضر والمستقبل؛ لأنها تصبح مجرد صور وفرضيات قد تنسجم مع واقعه الفعلي وقد لا تنسجم، ولذا فقد لا يشعر بها ولا يصدّق بها نفسياً وروحياً.

والإنسان في مسيرته التكاملية بحاجة إلى أن ينطلق من (الواقع) نحو الطموحات والكمالات، وبدون ذلك فسوف ينفصل هذا الإنسان عن واقعه فيضيع في متاهات الآمال والتمنيات، وقد عبر القرآن الكريم عن هذه الحالة في الإنسان عندما تحدث عن اليهود من أهل الكتاب بقوله تعالى: ﴿ومنهم أميون لا يعلمون الكتاب إلا أماني وعندئذ لن يصل الإنسان إلى أهدافه في النهاية؛ لأنّ مَن لا ينطلق من البداية لن يبلغ النهاية.

ب-والصدق في ذكر الأحداث والوقائع التاريخية التي تعرّض لها الأنبياء وأقوامهم في حياتهم، وذلك في مقابلل (الأكاذيب) الباطلة

TIV

و(الانحرافات) في الفهم والسلوك أو (الخرافات) التي اقترنت بقصص الأنبياء في كتب العهدين المعروفين، بسبب ما تعرضا له من ضياع وتحريف للحقائق عن قصد أو بدون قصد أو اشتباه أو جهل.

فما ورد في القرآن من أخبار وحوادث هي أمور وحقائق ثابتة ليس فيها كـذب أو خطـأ أو اشـتباه، كمـا حصل في كتب العهدين؛ لأن القرآن ٢١٨ وحبي إلهبي، والله لا يعزب عن علمه ذرة في السماء والأرض، ويعلم خائنة الأعين وما تخفى الصدور، والحاضر والماضي والمستقبل عنده سواء.

وبعض الباحثين يحاول أن يتبنّى في الأحداث والوقائع التي يذكرها القرآن الكريم رأياً آخر، حيث يحتمل: أن القرآن الكريم لم يلتزم ولم يهتم بالتأكد من صدق الحوادث التاريخية التبي يستعرضها ويتحدث عنها، بل اكتفى بذكر ما هو معروف من هذه الحوادث بين الناس والجماعات وفي

الأوساط العامة التي نزل القرآن فيها؛ لأن هدفه من ذكر هذه الحوادث ليس التاريخ لها، بل استخلاص العبرة منها فقط، وهو أمر يحصل حتى لو لم تكن هذه الحوادث صادقة أو دقيقة (١٢).

وقد ناقش العلامة الطباطبائي هذا الرأي بشيىء من التفصيل فقال ما ملخصه: «إن القرآن الكريم ليس كتاب تاريخ ولا صحيفة من الصحف القصصية التخييلية، وإنما هو كتاب عزيز لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه كما نصّ على ذلك، وإنَّه لا يقول إلاَّ الحق، وليس بعد الحق إلا الضلال، وليس هذا لأن مقتضى الإيمان بالله ورسوله أن ينفى عن القرآن اشتماله على الباطل والكذب، بل لأن القرآن كتاب يدعى لنفسه أنه كلام إلهى موضوع لهداية الناس إلى حقيقة سعادتهم وإلى الحق، ومن الواجب على من يفسر كتاباً هـذا شأنه أن يفترضه صادقاً في حديثه مقتصراً على ما هو الحق الصريح في خبره»<sup>(١٣)</sup>. أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

ج-والحكمة، وكشف الحقائق الكونية والسنن التاريخية والقوانين والأسباب التي تتحكم أو تؤثر في مسيرة الإنسان وعلاقاته الاجتماعية، والحياة الكونية المحيطة به؛ لأن هذه الحقائق الكونية لها علاقة بمسيرة الإنسان التكاملية ما دام الله تعالى أراد لهذا الإنسان أن يكون مختاراً في حياته ومستخدماً للعلم والحكمة في مسيرته.

التربية في الأسلوب القصصي:

إن لأسلوب التعليم من خلال القصة آثاراً تربوية بليغة؛ وذلك لأن التعليم بالقصص يشوق المتعلمين، ويشد انتباههم، ويؤثر في عواطفهم ووجدانهم، ويربطهم نفسياً بالمواقف التي يواجهونها، فيسعدوا لسعادتها ويحزنوا لحزنها، ولهذا نجد أن القصة الصادقة –إذا وضعت في قالب عاطفي مؤثر – تحرك الدوافع الخيرة لدى الإنسان، وتطرد النزعات الشريرة عنه؛

مشاهداً- يتأثر بأحداثها ومواقفها، فيميل إلى الخير ويفعله، ويمتعض من الشر ويجتنبه. وبذلك تؤدى القصة دوراً مفيداً في تربية النشء وحملهم على مكارم الأخلاق. والإسلام يدرك هذا الميل الفطري إلى القصة، ويدرك مالها من تأثير ساحر على القلوب، فيستغلها لتكون وسيلة ناجعة من وسائل التربية وتقويم السلوك. ولهذا كان طبيعياً أن تكون القصة في القرآن الكريم موجهمة خاضعة للأغراض الدينية التى جاءت لتحقيقها، فليس القرآن كتاب قصص وحكايات، وإنما هو كتاب تربية وتوجيه وهداية، ولكن الدقة في الأداء، والبراعة في الأسلوب، جعل القصة مع خضوعها للغرض الديني-طليقة من الوجهة الفنية، وجعل استخدام القصص للتربية على إطلاقها جزءاً من منهج التربية الإسلامية، بشرط وحيد، هـو أن تكـون هادفة<sup>(١٤)</sup>، وقد استخدم القرآن الكريم أنواع القصص جميعها: كالقصة

التاريخية كقصّة موسى الله والرجل الصالح، والقصة الواقعية كقصة يوسف الله والقصة التمثيلية كقصّة أصحاب الجنتين، وقصّة ابني آدم هابيل وقابيل، كما استخدم القرآن الكريم القصّة لكل أنواع التربية والتوجيه التي يشملها منهجه التربوي: كتربية الروح، وتربية العقل، وتربية الجسم، والتربية بالقدوة الصالحة، والتربية بالموعظة الحسنة.

17.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

والقصة في القرآن على قلّة ألفاظها ودقّة تعبيراتها – سجل حافل بكلِّ أنواع التعبير الفني من حوار إلى سرد إلى تنغيم وجرس، إلى إحياء للشخوص، وإلى دقّة في رسم الملامح. وأمّا حجم القصة في القرآن الكريم فقد يختلف من حيث الطول والقصر نبعاً لاختلاف الموقف والهدف؛ فقد تباتي القصة موجزةً في بضع آيات، وربما تطول القصة فتحتلّ ما يقرب من سورة كاملة، أو تجمع السورة الواحدة

ثلاثين آية كما في قصّة أصحاب الكهف، وقصّة أصحاب الجنتين، وقصّة موسى الطَّلَا والرجل الصالح، وقصّة ذي القرنين (١٥).

مقبوليّة القصّة القرآنيّة وخلودها: لا يمكن لأحد أن ينكر مقبوليّة أسلوب القصّة القرآنية، فقد حظى بالاهتمام البالغ والعناية الشاملة والحفاوة الكبيرة من طرف المفسّرين، والشراح، والمؤرّخين، كما ظفر بالقسط الوافر من مجهود الدارسين المهتمين، وفاز بعصارة فكر الباحثين المختصين في كثير من المجالات، فقد كتـب عنــه كثيـرون أسـفاراً وكتبــاً ومجلدات، إلّا أنّ هناك سؤالاً يتبادر إلى الذهن ويظهر للفكر ويبقى عالقا يحتاج وحده إلى وقفة طويلة وهو: لماذا لم يتمكن الباحثون الإسلاميون في اللغويّات والأدبيّات من استكشاف مستويات السرديّة وكثير من القضايا الأدبيّة المبثوثة في السرد الأسلوبي القصصى القرآني ذي الطابع القصصي أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

والاقتصاد الأدبي والهندسة الثقافيّة وهلم جرّا من الأسماء والمسميات التي تزخر بها الساحة الثقافية في عصر الإليكترونيات؟؟؟؟؟.

والإجابة عن السؤال العريض الوجيه الأول يسيرة إن شاء الله تعالى، أمَّا الـرد على التساؤل الاستنكاري فهو أيسر؛ لأنّ جُل إن لم نقل كُل واضعيه يتعاملون مع القرآن العظيم وأسلوب قصصه انطلاقا من تبنّيهم لبناء فكري عدائي لم يستطع أصحابه التخلّص بعد من كثير من المشكلات الفكريّة التبي تعتمد السياسة الإقصائية والثقافة الاستئصالية؛ ولـذلك لم يستطيعوا أن يصعدوا في سماء القرآن السامقة، ولم يتمكّنوا من التسامي إلى ذروته، أو فهم الإعجماز اللغموي والأدبمي والبلاغمي والموضوعاتي الذي يزخر به (١٦).

إنَّ العمل ما زال ضروريا وسيبقى مستمراً من أجل التمتّع بمكنونات هذا الكتاب العظيم؛ وذلك لاعتقادنا بأنّ القرآن الكريم -وليست القصة الجميل قبل الخوض في السرديّات الحديثة من طرف ثلَّة من الغربيين ومن شايعهم من العرب العلمانيين؟، وبعد: فلماذا يا ترى هذا الاهتمام المتزايد؟، ولماذا هذه العناية المتكرّرة؟، ولماذا هذا التهافت على قراءة القصّة القرآنيّة ودراسة أسلوبها باستمرار؟، لماذا التفكير في التعامل معها بكلّ المقاييس الأدبيّة والمستويات القرائيّة؟، لماذا اهتم بها العديد من المفكرين حتى أولئك الذين لا يؤمنون به؟. وبعبارة أوضح وأبلغ: لماذا نريد أن نكتب في هذا الموضوع على الرغم من كثرة ما كُتب فيه من الأسفار والمجلدات والأبحاث والدراسات والمقالات والمحاضرات والمواقع الإلكترونية المهتمة؟، ألم تكن هذه القصص تتناسب مع عصر خلا وزمانٍ مضي وبشر أجلهم انقضى، والآن لم يعد هناك حاجة ملحّة لمثل هذه المرويّات والمحكيات في زمن العولمة السرديّة والأسملوب القصصمي الحمديث

حال من الأحوال على خلاف ما نلمسه فيما دونه، وقد سئل الإمام الصادق الطَّيْةِ : ما بال الخطب والرسائل والأشعار تمل سريعاً والقرآن يُعاد ولا يملَّ؟، فقال: «لأنّ الحاجة تنقضى بانقضاء ذلك، والقرآن حجّة لأهل كلّ وقت وزمان، فلذلك هو أبداً غضٌّ» (١٧)، فإذا كان القرآن الكريم على هذا الشكل وبهذه الخصائص وهذه الفرادة فإن القصة مكون أساس من مكوناته وعنصر رئيس من عناصره وجزء كبير من أجزائه، ويتربّع على القسط الأوفر بين دفته، ومن ثمّة فهي تحمل الخصائص نفسها والمقومات عينها والأسمس ذاتهما والأسماليب القرآنيمة جميعها، وتتميّز بالمِيزات والمميزات التي يتحلّى بها الخطاب القرآني ككل، ولا تنأى عن ذلك قيد أنملة.

إنَّ أسلوب القصّة القرآنيّة يفرض ذاته على كلّ من له صلة بالقرآن الكريم قراءة أو مدارسة؛ لكونه يمسك بتلابيب الحيز الأكبر من فضائه الكريم،

وأسلوبها إلا جزءا لا يتجزأ منه ومكونا أساسا لا ينفصم عنه-كائن حيّ ومنبع ثرّ لا ينضب معينه ولا تنتهي أسراره ولا تبلىي ذخمائره ولا تنقضمي عجائبيه ولا يبخل عمّن يستزيده ولا يشبع منه من يتدارسه على مرّ الأيام وتقادم الأزمان، فهو علامة فريدة على جبين الدهر لا تذبل ولا تبهت، بل تزداد جمالا وبهاء وحسنا ورونقا، كما أنه دوحة غناء ملأت كل مكان بموسيقي تصويرية ٢٢٢ ) خاصة ومتميزة ومتغيرة ومختلفة لا تتفتق إلما عن جديد ولا تأتى إلما بمبتدع، كما أنَّه دوحة ملأت كلّ الأزمان والعصور نغمات طيورها وعصافيرها، وإيقاعات طبيعته الرنّانة والخلابة التي تأسر المتلقى وتملك عليه لبّه إلا أن يكون من العميان، وهـو قبل هـذا وذاك عقيدة ومنهـاج، وفكر وسلوك، ورؤية وتصور، وقواعد وأسس، ومنهج وشريعة تغمر حياة الإنسان بالفرحة والطمأنينة والنشوان في جميع الأزمان، فهو لا يمل بأي

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

وغير الطبعية، ويسترشد بشخصياتها ويعيش أجواء أبطالها النفسية والفكرية والاجتماعية، ويرحل معها جميعها في أغوار الزمان وأبعاد المكان في كنف تصوراتها وطرق عيشها ويتمتع بجمال القصص وجماليتها، ويسبح في فنيتها ويرتع في أدبيتها ليُفيد من مضامينها ويمتح من رؤاها التقويمية للحياة البشرية عبر مسيرة زمانية طويلة آمادها وسلسلة مكانية مختلفة حلقاتها.

إن القصّة القرآنيّة تعرّضت -قديما-لكثير من التفسيرات المشبوهة (الإسرائيليات)، والتأويلات المشوّهة المبنية على المفاهيم الإسرائيلية، كما أوغل بعض المفسرين في تفسيرها لمّا استعصى عليهم فهمها، وافترضوا افتراضات غير منطقية ولا تناسب القواعد الشرعيّة<sup>(١١)</sup>، وذلك لملء الفراغ الذي بين حلقاتها، كما تعرضت الفراغ الذي بين حلقاتها، كما تعرضت ومتعددة الاتجاهات منها ما هو نفسي، ومنها ما هو اجتماعي، ومنها ما هو ويأخذ بمجمع خيوطه السليم، ويسيطر على مساحة شاسعة فيه، ويحتل مكان الصدارة ضمن موضوعاته، ويمثل أعلمى مراتب أسلوبه المدعوي والتصويري، وهو قريب من كل الشرائح الاجتماعية فهما وإدراكا وتمثلا، كما يتقدّم بين يدي «القارئ أو السامع أو المشاهد» المتلقى بشكل من التصوير الرائع والتمثيل المثير والتجسيد الحمى والتشويق الفائق والأحمداث المباشرة والشخصيات الفاعلة والمنفعلة والمتحركة باستمرار فمي الزمان والمكان وفي قلب الحدث وتقلباته من بدايته إلى نهايته بأفراحه وأتراحه ومآسيه ومواساته.

كما أنه يحتوي على خصائص فنية رائعة ومكونات أدبية معجزة ولمسات جمالية بديعة وقيم ذات فاعلية وجاذبية تحمل المتلقي إلى عالمها الحكائي والقصصي والسردي ليعيش لحظات في كنفه يتتبع آثارها الحقيقية، ويرصد حركاتها وزفراتها وسكناتها الطبعية

ثقافي، ومنها ما هـو حضاري، ومـا هـو أسطوري وما هو انتروبولوجي، كما حاول بعضهم الآخر مجاراة العصر في مناهجه التحليلية وطرقه الدراسية دون اعتبار للخصوصية، فنالت منها -أي من القصة القرآنية - تحليلات الأصدقاء المغلوطة وأقلام الأعداء المتسلطة وأفكار المغرضين المسمومة.

إِنَّ أُسلوبَ القصَّة أُسلوبٌ تصويري وتشخيصي وتمثيلي وتوضيحي يمتلئ ٢٢٤ حيوية وحركية وواقعية، يعرض معاني القرآن الكريم وموضوعاته ومضامينه ومحتوياته في شكل سرد أو حوار أو جدال أو صراع أو عقدة أو حبكة أو حركات وسكنات أو أحداث ووقائع أو حكى أو روي بطريقة تجمع بعض ذلك أو كله أو جلّه تقوم به مجموعة من الشخصيات أفراداً أو جماعات من جميع الأصناف فى فضاءات مختلفة وظروف مغايرة وبأشكال متعلدة وعقليات متنوعة.

أمّا من حيث العرض أو الشكل الذي به يتمّ العرض أو الطريقة التي تم بها طرح القضايا السابق ذكرها فإن أسلوب القرآن موحد من أوله إلى آخره وفريد في وحدته، ولكن هـذه الوحيدة تتكون من مجموعية من المختلف ات، أي أن وحدة الأسلوب التي نلحظها في كتاب الله (علا) تنبني على تعددية تزيدها فصاحة وبلاغة ونضارة وحلاوة وطلاوة وماءً زلالاً ورونقاً وجمالاً وتنسيقاً.

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

الخاتمة:

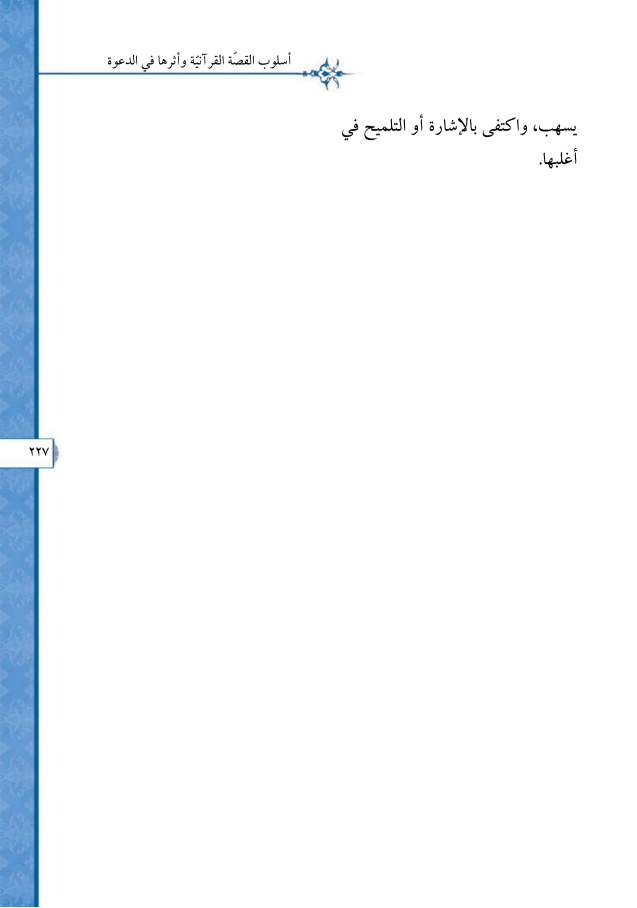
إنَّ الأسلوب القرآني ينماز عن غيره، فهو جاذب بمميزاته وأهدافه وفوائده، ويعتمد التصوير أساساً لـ في تبليغ رسالته وتربية الناس على مبادئه، وهذا التصوير يقوم على أسس لغوية متينة، فبالمفردة الصحيحة الفصيحة والجملة القوية المتينة والتركيب العالى البليغ والسرد الشيق المعجز يصور المعاني الرائعة التي يريدها ومن ثمة يرسمها بريشة بديعة راقية ورائقة مستخدما كل ألوان الطيف اللغوية والأسلوبية وكل الألوان الكائنة والممكنة التي تزخر بالحياة وتتميز بالحيوية وتتفنن في التنسيق بين ذلك مع تسليط الأضواء الكاشفة لجمالية الصور تلك، حتى إنك لتجد نفسك أمام -إن لم نقُل في قلب-لوحات فنية رائعة ومدهشة، وتسبح في إطار فني واسع وتتمتع بجمالية مثيرة ومذهلة ولغة أخّاذة معجزة تأخذ الألباب وتأسر العقول وتملك القلوب وتسيطر على

الجوارح وتمسك بالإحساس وتذهب بالوجدان وتشدّ إليها المتلقى شدّاً، فـلا يسعه إلا أن يعترف بالانبهار أمام تناسقها وبالخضوع أمام نظمها وبالخشوع أمام نظامها وبالعجز أمام سلطان فنيتها وجماليتها، ويتمثل الإعجاز القرآني فيها ويبرز التحدي الإلهي من خلالها، كما يتجلّى ضعف الخلق أجمعين أمامها وعدم القدرة على الأستجابة للتحدي القائم في الزمان والمكان، وصدق سبحانه إذ يقول: ﴿قُلْ لَــئن اجتمعـت الإنـس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيرا ولقد صرفنا فى هذا القرآن من كل مثل فأبى أكثر الناس إلا كفورا (الإسراء/٨٩)، وقوله: ﴿قُلْ فَآتُوا بِسُورَة مثله وادعوا من استطعتم مـن دون الله إن كنـتم صادقين ﴾ (يونس /٣٨) هذا هـ و التحـدي القرآني بشكل عام، وتأتى القصة لتأخذ النصيب الأوفر من هذا التحدّي،

ومن ثمّة فإنّنا نجد فيها التصوير في أعلى مراتبه وأبهى صوره وأحلى مواده وأرقى أدواته وأزكى أهدافه.

إنه أسلوب قصصى يعتمد عدسة لغوية متمكنة من أدواتها تنقل أحداثا ووقائع تاريخية حقة وصادقة تصهرها في بوتقة لفظية رائعة وتسبكها بتراكيب بلاغية زاهية وتبعث فيها الحياة بمائها العذب الزلال وتزرع فيها روحا تشع بالأنوار الربانية وتزدهمي ٢٢٦ ) بالأضواء القدسية وتوحي بالجمالية الطاهرة وتومض بالفنية الخالصة وتعبق بالمعانى السامية، كما تنشر فيها حيوية ولطفا تجعل المتلقى (قارئا أو مستمعا أو مشاهدا) يتصور وقع كل لفظة بعد أن يحس بها الإحساس الكامل، ويتأمل جرس كل كلمة بعد أن يستشعرها كل الاستشعار، ويتمثل فحوى كل جملة بعــد أن يتصـورها التصـور التـام، ويستحضر كل التعابير في مخيلته حركات تنبعث فيها ومنها الحياة فينفعل وكأنه هو نفسه جزء من

المشاهد التي تعبر عنها القصة وتصورها، وذلك لكي يعيش بروحه ونفسه وعقله ووجدانه وبكل كيانيه مع الأحداث المقصوصة، ويتحرك في كنفها ويشارك في تطورها، ويمشى في ظلالها، ويتفاعل معها ومع كل الشخصيات الرئيسة أو الثانوية وهي تتحرك في الزمان والمكان والإطار الذي رسمه القرآن الكريم بريشته المعجزة الرائعة عبر سوره وآياته وجمله وألفاظه أي عبر نصوصه، ومن جهة العرض والتقديم فقد جمع الأسلوب القصصمي طرائمق الكتماب العظيم في الدعوة، ومنهجه في التبليغ، ومنهاجه في التواصل، كما احتوى على فنية معجزة بيّنة وتحلّت بأدبية رائعة زاهية واكتسى جمالية إبداعية بديعة وامتاز بطريقة تربوية فريدة. ومن جهة الموضوع فإنّه يكاد يطرق أبواب كل الموضوعات التي جاء الإسلام من أجلها، وإن كان لم يفصّل فيها ولم



١٠- الديباجي، أبو القاسم، القصص
القرآنية، ط١، الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٢م.
١١- سيد قطب، التصوير الفني في القرآن، ط١، دار القاهرة، القاهرة، ١٩٩٦م.
٢٢- عبد ربّه، عبد الحافظ، بحوث في قصص القرآن، ط١، الأعلمي، بيروت،
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
١٢- الطبطبائي، محمد حسين، تفسير الميزان، ط١، الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٧م.
٢٠٠٢م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩م.
٢٠٠٩٨٦م.
٢٠٠٩
٢٠٠٩٨٠
٢٠٠٩
٢٠٠٩٨٠
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩
٢٠٠٩

Summary:

The Qur'anic story contains an interesting thematic study. It included the values that characterized it, as well as the values of interest and objective, as well as the interrelationships in the unity of the text and its dimensions in context and style, and in the المصادر والمراجع: القرآن الكريم. 1- ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، ط٤، الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٩م. ٢- الحرالي، أبو الحسن، النافع، ط٢، دار القاهرة، القاهرة، ١٩٩٨م. ٣- الحكيم، محمد باقر، علوم القرآن، ط٣، الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٢م. ٤- الخطيب، عبدالكريم، القصص القرآني في منطوقه، ط١، الأعلمي، ٢٠٠٢م. م- جوادي آملي، عبد الله، تسنيم في تفسير القرآن، ط٢، دار الإسراء، بيروت،

٦- رشيد رضا، محمد، تفسير المنار،
 ط۲، دار القاهرة، القاهرة، ٢٠٠٠م.
 ٧- الرازي، إسماعيل، مختار الصحاح،
 ط۲، دار القاهرة، القاهرة، ٢٠٠٦م.
 ٨- الزركشي، علي، البرهان في علوم
 القرآن، ط۲، الأعلمي، بيروت، ٢٠٠٨م.
 ٩- الزويني، عمار، القراءات السبع حقيقة
 أم دوافع سياسية، رسالة ماجستير.

Key words: story, style, objective study.

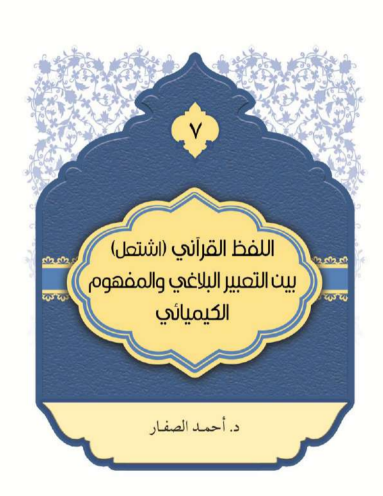
179

أسلوب القصّة القرآنيّة وأثرها في الدعوة

unity of the text and style we were able to reach the objective values and their influence after the beauty of its style.

The article includes the story style and its impact on the Quranic studies. This is because of its importance in the objective study. It also includes the narrative method. Its style stops you in every position, but in every word that draws you towards it. It makes you connected with the world of matter and meaning in the world of the world and the hereafter. One of the findings of the article is: attention to the role of the story, and the unity of the text that contained deep meanings.

73.



الخلاصة:

إن الالتفات إلى تجدد معنى اللفظ نتيجة توافر المعرفة وسهولة الحصول عليها يعطي فيضا كبيرا يغني التعبير البلاغي في تفسير اللفظ القرآني، فما ذكرنا من نموذجين للفظين يقعان ضمن الاستعارة «الخاصية الغريبة فهي ترتفع عن المستوى العام ولا يبلغ شأوها إلّا ذوو الأذهان المتوقّدة والأفهام المرهفة الرقيقة. ولها شواهد كثيرة في القرآن»<sup>(۱)</sup>.

ومن الممكن أن نلتفت أيضا إلى أمثلة كثيرة، ومن بينها لفظ (التصعّد) في الآية: ﴿وَمَنْ يُرِدْ أَنْ يُضِلَّهُ يَجْعَلْ صَدْرَهُ ضَيِّقاً حَرَجاً كَأَنَّما يَصَعَّدُ فِي السَّ ماء (سورة الأنعام: آية ١٢٥). وكذلك السقف المحفوظ في الآية الكريمة: ﴿وَجَعَلْنَا السَّماءَ سَقْفاً مَحْفُوظاً وَهُمْ عَنْ آياتِها

وغيرهما كثير، وسنتناولها بدراسات منفصلة.

تبيّنا بوضوح مدى القيمة الفنية الضحمة لهذه الاستعارة في الآية الشريفة: ﴿وَاشْتُعَلُّ الرَّأْسُ شَيْبِاً ﴾، ومدى ما تنطوى عليه من دقة ملحوظة بين طرفي الاستعارة (الاشتعال والشيب) أو (الاشتعال والسواد) وحقيقة الاشتعال كيمائيا. ومدى الدهشة الفنية التي تغمرنا حينما نتأمل هذه المماثلة المعجزة بين الاشتعال للشيء، وانسحابه على عملية تحوّل الشعر الأسود كيميائيا إلى شعر أبيض، أو قُـلْ: تحـول اللـون الـداكن إلـى الأبيض، وعلاقة ذلك بكبر السن والقلق والحزن الدائم. تلك جميعا تكشف عن أحد أسرار الفن المدهش في الصورة القرآنية الكريمة، والله العالم.

التعبير والأسلوب البياني، بشكل يضفى عليها الجدة، ويلبسها ثوبا غير الذي كانت تلبسه، بحيث تظهر وكأنها بمعنى جديد، فتتسع دلالتها. إن التعبير القرآني غني ومملوء حركة وحياة، وتتحرك فيه كل الحواس، فتجعل المخاطب يتخيل المعنى المجرد وكأنها صورة ناطقة يتحسس فيها الحركة والحياة. ولأن المعنى متجدد فيلزمنا من خلال تنامى معرفة الإنسان أن ندرك معنى اللفظ القرآنى الجديد الذي تتحقق فيه صعوبة تفسيره بفن واحد من فنون المعرفة لا تفسير اللفظ نفسه. «فيكون من الطبيعي أن يواجه الإنسان صعوبات كبيرة إذا حاول تحديد المعنى في مصداق معين، وتجسيد المفهوم في الذهن ضمن واقع خاص»<sup>(٢)</sup>. فيهتم علم التفسير في البحث عن مدلول كل لفظ أو جملة في القرآن الكريم؛ لأن كون هـذا المعنمي أو ذاك مـدلولا للفـظ

المعاني وتكرارها بقوالب مختلفة من

أولا: المقدمة: إن التعبير القرآني لا أحد يستطيع أن يجاريـه في أسلوبه، فيجري بنسق خاص في أسلوبه، فلا قوافي شعرية أو سجع النثر أو فنون الكتابة وتعبيراتها. لقد تميّز القرآن الكريم بالمحافظة على جمال اللفظ وروعة التعبير، والمستوى الرفيع من هذا الجمال اللفظي، ودقة التعبير واختيار اللفظ المناسب، وثبات اللفظ وتغير معناه بتغير الموضوع أو ٣٣ الحدث. والملفت حقا أن ألفاظ القرآن الكريم وعباراته مصوغة بشكل عجيب، وبكيفية مذهلة، بحيث تصلح أن تكون خطابا لمختلف المستويات من الناس، وتتجدد بزيادة معرفة الإنسان، وتنفتح على آفاق المعرفة من غير أن يحدث ذلك تناقضا أو تضاربا. وكلَّ ذي فن وعلم يستطيع أن ينهل منها في مجال تخصصه، وتبقى مصداقا لمعنى اللفظ الذي ساقه القرآن الكريم. ويتصف التعبير القرآنى بالتجديد في الأسلوب، وذلك من تصريف بعض

القرآني من صفات القرآن بوصفه كلاما لله (٣).

وفى هذا البحث سنستعرض بعض الألفاظ القرآنية بمدلولات تضفي على ما قدمه المفسرون غزارة في المعنى، وتزيح بعض الغموض فيما لم ينجح المفسر في التوصل له، أو لم يستكمل تفسير المعنى، ويتأتى ذلك من الاعتماد على فنون المعرفة الأخرى. من غير أن يتسارع إلى تفسير القرآن بظاهر العربية، أو يحاول أن يلوي الآية لإدخال معناها حشرا في مفهوم ما، فيدخله حينئذ في زمرة من فسر القرآن بالرأي -والعياذ بـالله + لأن ذلـك منهـي عنه لقول أبى عبـد الله الشَّلَاةِ: «مـن فسّر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر، وإن أخطأ خرّ أبعد من السماء»<sup>(٤)</sup>.

وعلى أية حال فإن «حمل اللفظ على معناه الظاهر ليس تفسيرا؛ لأن التفسير كشف القناع، ولا قناع على المعنى الظاهر، وقد يقال: إن هذا الجواب لاينطبق على بعض الحالات

حينما يكون الدليل مشتملا على ظواهر اقتضائية عديدة متضاربة، على نحو يحتاج تقدير الظهور الفعلى المتحصل من مجموع تلك الظواهر بعد الموازنة والكسر والانكسار، إلى نظر وإمعان، فيكون لونا من كشف القناع. ولهذا نرى أن الفقهاء قد يختلفون في فهم دليل، فيفهم بشكل من فقيه، ويأتى فقيه آخر فيبرز نكتة من داخل الدليل تعين فهمه بشكل آخر على أساس ما تقتضيه تلك النكتة من ظهور»<sup>(٥)</sup>. ومع 🚺 الاعتراف بأن «المنهـيّ عنه من تفسير القرآن بالرأي هـو ما كـان مـن قبيـل الفهم الذاتي وتحميل الآراء الشخصية على القرآن الكريم لنصرة الفكرة المتبنّاة سابقاً، كما فعل بعض المفسّرين عندما قام بتفسير آياته من خلال النظريات والعلوم الحديثة، مع أنَّ هـذا النوع من التفسير يمسّ إعجاز الكتاب؛ لأنه يصاحبه القول ببطلان الآية عند بطلان النظرية المفسّرة بالآية أو تبـدّلها كما هو المعتاد في سير العلوم

ونحاول الإجابة فنقول: إن واحدة من أساليب البلاغة هم الاستعارة. والاستعارة هي «مجاز تنزاح فيها الدّلالة عن المعنى الأساسي للفظ إلى أحدد المعانى الإضافية، وتكون الاستعارة تبعيّة إذا كان لفظ الاستعارة: اسما مشتّقا، أو فعلا، أو اسم فعل، أو اسما مبهما، أو حرفًا. فالمستعار: هو لفظ المشبّه به وإن كان محذوفا» (٧) ، مثال ذلك قوله تعالى: ﴿وَاشْمَتْعَلَ الرَّأْسُ شَيْبِأَ ﴾ (سورة مريم: آية ٤)، فقد شبّهت الآية ظهور الشيّب باشتعال النار. وذلك في «تصوير تسارع انتشار الشيب فى رأسه حتى عمم الرأس بحالة الاشتعال الذي يسارع انتشاره في الهشيم، براعة تدلّ على الحالة النَّفسيّة التبي أخذ يعاني منها، والتبي بدأت تكويه بنار اليأس التي أخذ لَهَبُهَا ينتشر شيباً في شعر رأسه»<sup>(۸)</sup>. «فالمستعار منه (المشبّه به): النار، وقد استعار منها الأشتعال. والمستعار له (المشبَّه): الشّيب. أما الجامع بينهما فهو (وجه وتطوّرها، فالقرآن كما هو معلوم كتباب هدايبة للبشر وليس موضوعاً لغرض طرح النظريات العلمية»<sup>(1)</sup>. وصحيح أن القرآن الكريم لم يكن كتابا علميا جاء به الرسول مرابق من أجل تفسير بعض النظريات العلمية، وإنما لتحقيق هدف منشودٍ، وهو هداية الإنسان وتربيته، أي هداية الخلق إلى طريق الحقّ.

يتميز القرآن الكريم بقوة التعبير ٣٦ البلاغي، ولا بأس أن يضاف لها بلاغة اللفظ بمفهومه العلمي، فتغدو الدلالة نورا على نور. وفي هذا البحث سنقف على آراء البلاغيين والمفسرين في لفظ (اشتعل) في الآية الشريفة: ﴿وَاشْــتَعَلَ الرراً سُ شُمَيْباً ﴾ (سورة مريم: آية ٤)، وكذلك على المفهوم الكيميائي لهذا اللفظ. وجاء هذا البحث إجابة عن التساؤل القائل: لماذا جاء لفظ (اشتعل) للإشارة إلى ابيضاض الشعر؟، ولماذا لا يمكن إلا أن يكون هذا اللفظ بالذات؟.

الشبه): التدرّج في الإشراق والوضوح. وقد اشتق من الاشتعال فعل (اشتعل) مصرّحا بذكر المستعار منه، فهي إذاً: استعارة تصريحية لجهة المستعار منه، وتبعية؛ لأن لفظ الاستعارة فعل (اشتعل)»<sup>(٩)</sup>.

ومن الملفت جدا أن أستعير اللفظ (اشتعل) في الآية الشريفة وليس لفظا آخر. ولقد شغل هذا الموضوع بال كثير من الباحثين فى مختلف التخصصات. ولكن يبقى «السؤال يدور حول هذه الاستعارة التبي خلعت طابع (الأشتعال) على الشيب. فإذا كان الشيب هو مجرد علامة للكبر، على الرغم من أنه نذير الموت، فلماذا خلع عليه طابع الاشتعال دون غيره من الإعارات الأخرى؟، هذا ما يتطلب شيئا من التوضيح. لقد كان من الممكن أن يعار للشيب طابع (الإنارة) بدلا من (الاشتعال) أو (النار)، أي من الممكن أن يُستعار (النور) للشيب بدلا من (النار)، وبخاصة أن الوقار يتناسب مع

(النور). لكن ثمة نكتة فنية ينبغي لفت النظر إليها بالنسبة إلى استخدام (النار) بدلا من (النور)، فإن الاستعارة –لما هو متناسب مع انتهاء العمر – تظل هي المسوغ الفني لاستعارة (الاشتعال) للشيب»<sup>(11)</sup>.

اللفظ القرآني (اشتعل) بين التعبير البلاغي والمفهوم الكيميائي

ومنهم من عبَّر عن دلالة الاشتعال قائلا: «الاشتعال انتشار شعاع النار. وقوله: (وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْباً)، من أحسن الاستعارات. والمعنى اشتعل الشيب في الرأس وانتشر كما ينتشر شعاع النار، يُقال للشيب إذا كثر جداً قد اشتعل الرأس) (<sup>(۱۱)</sup>.

أما «إسناد الاشتعال إلى الرأس لإفادته شمول اشتعال الرأس كما لو قلت: (اشتعل بيتي نارا)، مكان: (اشتعل النار في بيتي). ومنها الإجمال والتفصيل الواقعان في طريق التمييز، ومنها تنكير (شيبا) للتعظيم كما هو حق التمييز. ثم عدل إلى مرتبة أخرى هي (اشتعل الرأس مني شيبا)؛ لتوخي مزيد التقرير بالإبهام ثم البيان»<sup>(١٢)</sup>.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

التفريق في التشبيه، وهو أبدع أنواع المركّب. فشبه الشعر الأسود بفحم والشعر الأبيض بنار على طريق التمثيلية المكنية ورمز إلى الأمرين بفعل (اشتَعَل)»<sup>(١٥)</sup>.

والمتأمل في هذا التشبيه يجد «أن النار أيضاً تتغذى على الحطب وتظل مشتعلة لها لهب يعلو طالما في الحطب الحيوية النباتية التي تمد النار، فإذا ما انتهتْ هذه الحيوية النباتية في الحطب أخذت النار في التضاؤل، حتى تصير جَذُوة لا لَهبَ لها ثم تنطفئ» (١٦). لقد أجمع علماء البلاغة على أن الاستعارة في هذه الجملة من ألطف الاستعارات وأحسنها لفظًا ومعنى، فقـد جمعت بين الإيجاز والإعجاز؛ إذ فيها من فنون البلاغة، وكمال الجزالة ما لا يخفى، «حيث كان الأصل أن يقال: (واشتعل شيب الرأس)؛ وإنما قلب للمبالغة، فقيل: (واشتعل الرأس شيبًا)، فأسند الاشتعال للرأس في اللفظ، وهـو في الحقيقة مسند للشيب في المعنى،

ومنهم من اعتبر استعارة النار لانبساطها فقال: «استعارة محسوس لمحسوس بوجه محسوس، نحو: واشتعل الرأس شيبا، فالمستعار منـه هـو النار، والمستعار له هو الشيب، والوجه أي الجامع هو الانبساط الذي هـو في النار أقوى، والجميع حسى، والقرينة هو الاشتعال الذي هو من خواص النار، وهو أبلغ مما لو قيل: اشتعل شيب الرأس؛ لإفادته عموم الشيب لجميع ۲۳۸ الرأس»<sup>(۱۳)</sup>.

ومنهم من جعل الاستعارة بمعنى آخر «فشبَّه الشيب بشواظ النار في بياضه وإنارته وانتشاره في الشعر، وفشوّه فيه وأخذه منه كل مأخذ، باشتعال النار؛ ثم أخرجه مخرج الاستعارة، ثم أسند الاشتعال إلى مكان الشعر ومنبته وهو الرأس»(١٤). وآخر «شبّه عموم الشّيب شعرَ رأسه أو غلَبَته عليه باشتعال النار في الفحم بجامع انتشار شيء لامع في جسم أسود، تشبيهاً مركباً تمثيلياً قابلاً لاعتبار

وَوَفَجَّرْنَا الأَرْضَ عُيُوناً (سورة القمر: آية ١٢)، التفجير للعيون في المعنى، وواقع على الأرض في اللفظ كما أسند هناك الاشتعال على الرأس، وقد حصل بذلك من معنى الشمول ههنا مثل الذي بذلك من معنى الشمول ههنا مثل الذي الأرض قد كانت صارت عيونا كلها، وأن الماء كان يفور من كل مكان فيها» (١٧).

ولكن في كلتا الحالتين فإن الصياغة القرآنية لها هي التي تهبها جمالية خاصة، سواء كان ذلك من حيث التركيب اللفظي من تقديم وتأخير للألفاظ، أم من حيث التركيب اللغوي.

لمــاذا اشــتعل الــرأس ولــيس الشعر؟

والسؤال الآن: لماذا اشتعل الرأس وليس الشعر الذي هو في الرأس؟، وذلك كما قدمنا أعلاه لمعنى الشمول، كذلك لأن الرأس يشمل شعر الرأس وشعر اللّحية، بخلاف الشعر الذي يعني

فأفاد بذلك مع لمعان الشيب في الرأس-الذي هو أصل المعنى-العموم على سبيل الاستغراق والشمول، وأن الشيب قد شاع في الرأس كله، وأخذه من نواحيه، وعمّ جملته، حتى لم يبقَ من السواد شيء، أو لم يبقَ منه إلا ما لا يعتد به. وهذا المعنى لا يمكن أن يفهم لو قيل: (اشتعل شيب الرأس)؛ بل لا يوجب اللفظ -حينئذ- أكثر من ظهـور الشيب في جانب أو أكثر من جوانب الرأس. ويبين لك ذلك أنك تقول: (اشتعل البيت نارًا)، فيكون المعنى: أن النار قد وقعت في البيت وقوع الشمول، وأنها قد استولت عليه، وأخذت في جميع أطراف ووسطه. أما قول: (اشتعلت النار في البيت)، فلا يفيد ذلك المعنى الذي أفاده الأول؛ بل لا يقتضى هـذا أكثر من وقوع النار في البيت وإصابتها جانبًا منه أو أكثر. فأما الشمول وأن تكون قد استولت على البيت وابتزته فلا يعقل من اللفظ البتة، ونظير هذا في التنزيل قوله عز وجل:

شعر الرأس فقط. ويدلك على ذلك قـول الله عـز وجـل: ﴿وَلَــا تَحْلِقُــوا رُءُوسَـكُمْ حَتَّــى يَبْلُــغَ الْهَــدْىُ مَحِلُّهُ ﴾ (سورة البقرة: آية ١٩٦)، وقوله تعالى: ﴿وَامْسَحُواْ بِرُؤُوسِكُمْ ﴾ (سورة المائدة: آية ٦)، فنهمي سبحانه في الأول عن حلق الرؤوس مقيَّدًا ببلوغ الهدي محلمه، وأمر في الثاني بالمسح بالرؤوس، فأفاد الأول النهى عن حلـق الرأس الذي يمثل شعر الرأس مع شعر ٢٤٠ اللحية والشاربين، وأفاد الثاني الأمر بمسح بعض شعر الرأس، وجاء تخصيص شعر الرأس دون غيره؛ لأنه جاء بعد غسل الوجه الذي يضم شعر اللحيــة والشــاربين، ﴿فاغْسِــــلُواْ وُجُوهَكُمْ وأَيْدِيَكُمْ إلَى الْمَرَافِق وَامْسَحُوا برُؤُوسِحُمْ ﴾ (سورة المائدة: آية ٦). وبالإضافة إلى ذلك سنرى من وجهة علمية أن تغير لون الشعر أصله فى الرأس وإنما الشعر تأثر به، فالحديث يجب أن يكون عن الرأس وليس الشعر كما سنري.

ثانيا: الهدف:

تأتى هذه الدراسة لإضافة لمسة فنية جديدة من علم الكيمياء تضفى بلاغة فوق بلاغة اللغة العربية في إظهار الحكمة من اختيار اللفظ في القرآن الكريم. فهناك في القرآن الكريم ألفاظ عديدة تحتاج إلى إظهار بلاغة القرآن الكريم من خلال العلوم الأخرى إضافة لما قدّمه الآخرون في تفسيرها. وقد اخترت لأجل ذلك لفظ (اشتعل)، وعرضت دراسة كيميائية تحليلية لاستعمال لفظ (اشتعل) بدلا عن لفظ آخر مثل (أنار) من نار أو (احترق)، وبعيدا عما كتبه المفسرون وعلماء البلاغة من الشمول والاستعارة من جهة، وتعبيرا عن شواظ النار والبياض في وصف الشيب من جهة أخرى، وما إلى ذلك، وإن كانت جميعها لمسات رائعة من ذوق اللغة العربية الجميلة، فهي محاولة للنظر في الفنون الأخرى بالإضافة لفنون اللغة العربية.

وشعل شعلا وأشعل الرأس الشيب»<sup>(١٩)</sup>. ومما ذكرته المصادر في معنى اشتعال الشيب أن: «اشتعل الشيب في الرأس يعني اتّقد على المثل، وأصله من اشتعال النار، ودخل في قوله: (الرأس)، شعر اللحية؛ لأنه كله من الرأس»<sup>(٢٠)</sup>. واشتعل رأسه شيبا جاء تفسيره واشتعل رأسه شيبا جاء تفسيره كمحصلة لسببين هما: العمر والهموم، وفي هذا المعنى ستفسر الآية: «كبر، أو كثرت عليه الهموم»<sup>(٢١)</sup>.

121

جاء في المفردات<sup>(٢٢)</sup> أن: «أحرق كذا فاحترق، والحريق: النار، وقال تعالى: ﴿وَذُوقُ والحريق النار، وقال آلْحَريق (سورة الحج: آية ٢٢)، وقال تعالى: ﴿فَأَصَابَهَا إعْصَارُ فِيهِ نَارُ فَاحْتَرَقَ تَ (سورة البقرة: آية ٢٢٦)، فَاحْتَرَقَ مَ وَانصُ رُوَا وَ الْهَ تَكُمْ (سورة الأنبياء: آية ٢٨)، الشيء: إيقاع حرارة في الشيء من غير لهيب، كحرق الثوب بالدَّق، وحرق ثالثا: الفرق اللغوي بين (اشتعل) و(احترق): ١. اشتعل: قال أرباب المعجمات وغيرهم ممّن يهتم بمعاني الألفاظ وتحليلها: إن «الشعل هو التهاب النار، ويقال: شعلة

من النار، وقد أشعلتها، والشعيلة: الفتيلة إذا كانت مشتعلة، وقيل: بياض يشتعل، قال تعالى: ﴿وَاشْ تَعَلَ الرَّأْسُ شَرِيْباً﴾(سورة مريم: آية ٤)، تشبيها بالاشتعال من حيث اللون، واشتعل فلان غضبا تشبيها به من حيث الحركة، ومنه: أشعلت الخيل في الغارة، نحو: أوقدتها، وهيّجتها، وأضرمتها»<sup>(١٨)</sup>.

وجاء أيضا أن «شَعَلَ: أشعل هو بياض في الناصية وفي الذنب. والفعل: شعل يشعل شعلا والنعت: أشعل وشعلاء للمؤنث. والشعلة من النار ما أشعلت من الحطب. والشعيلة: الفتيلة المشتعلة في الذبال، وأشعلته فاشتعل غضبا، وأشعلت الخيل في الغارة، أي: بثثتها. وجراد مشعل: متفرق كثير.

الشيء: إذا برده بالمبرد، وعنه استعير: حرق الناب، وقولهم: يحرق على الأرم (أي: يحك أسنانه بعضها ببعض غيظا)، وحرق الشعر: إذا انتشر، وماء حراق: يحرق بملوحته، والإحراق: إيقاع نار ذات لهيب في الشيء، ومنه استعير: أحرقني بلومه: إذا بالغ في أذيته بلومٍ». ونؤكد هنا على أن حرق الشعر -من

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

الناحية اللغوية-لا يعنى سوى قطعه وتقصيره، وليس كما يُتصور بالنار، ٢٤٢ ويقال: «حرق شعره: أي تقطع ونسل، فهو حَرق» (۲۳)، (۲۲) ، و «إذا قصر شعر الذقن عن شعر طول العارضين قيل: هو حرق اللحية» (٢٥) ، «والحرق: قصر الشعر، حرق يحرق حرقا»<sup>(٢٦)</sup>. بينما «الحَرَق، بالتحريك: النار. فيقال: في حَرَق الله؛ أي في ناره. وقد تحرقت، والتحريق: تأثيرها في الشيء، والحَرَق من حرق النار. وأحرقه بالنار وحَرَّقه: شدد للكثرة، والحريق أي الذي يقع في حرق النار فيلتهب»<sup>(٢٧)</sup>.

رابعا: الفرق بين (اشتعل) و(احترق) كيميائيا: ۱. الاشتعال (Ignition): هو تفاعل کیمیائی بین مادتین ینتج عنه حرارة وانبعاثات غازية ويصاحبه لهب، واللهب هو الجانب الغازي المرئي (الباعث للضوء) من النار. وهو ناتج تفاعل قوي طارد للحرارة (exothermic)، وذلك في وسط غازي. وهو أيضا يعنى احتراقا ذاتيًا، مثل اشتعال عود الثقاب من عملية احتكاك بسيطة للمادة الكيميائية على رأس العود، تودى لتكوين حرارة كافية لاتّقاد مواد سريعة الاشتعال في رأس عود الثقاب. وبها يحترق (العود) وليس يشتعل مكونا بذلك لهبا. وبمعنى آخر: إن اشتعلت المادة الكيميائية برأس العود ذاتيا فسيحترق (العود) اتفاقا، فالاشتعال يتبعه إحراق العود لتماسهما. وإن ما يتم في جسم الكائن الحي هي عمليات احتراق ذاتي مستمرة ومتتابعة.

خامسا: بين التعبير البلاغي والمفهوم الكيميائي: بعدما قدمنا للفروق اللغوية والكيميائية بين اللفظين (اشتعل) و(احترق) نعود لتحليل سبب استخدام اللفظ (اشتعل) بدلا من (احترق) في الآية الشريفة، قال الله سبحانه وتعالى: كواشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَـيْبِأَ (سورة مريم:
 آية ٤)، فجاء لفظ (اشتعل)، وقد تعرضنا له بلاغيا. أما إذا استبدل هذا اللفظ بـ (احتـرق)، فهـذا يعنـى كيميائيـا أن الرأس بما فيه سيقرّب من مصدر طاقة مثل النار فيحترق. وليس هذا ممكنا لإنسان عاقل فضلا عن النبي زكريا الشَّلْهِ. كما أن ذلك غير ممكن لغويا؛ فحرق الشعر يعنى «تقصير الشـــعر»<sup>(٢٨)</sup>، أو «يتقطــــع الشـــعر وينسل»<sup>(٢٩)، (٣٠)</sup>، ويعنى أيضا -كما قـدّمنا- «تقصير شعر الـذقن عـن شعر طول العارضين»<sup>(٣١)</sup>.

بينما حقيقة اشتعال الرأس شيبا أنه قد اشتعلت المادة الصبغية الموجودة

۲. الاحتراق (Burning): أما الاحتراق فهو ناتج من تفاعل الوقود مع الأوكسجين، ويتم ذلك بأن تصل المادة لدرجة الاتقاد فتحدث طاقة حرارية أو ضوئية أو الاثنان معا، وتنتج عن التفاعل مواد أخرى. والاحتراق ليس كالاشتعال، فلا يُحدث لهبا ونارا بشكل تلقائي، بمعنى آخر: لا الوقود ولا الأوكسيجين يشتعلان لوحدهما، بل لا بد من مصدر أولى للطاقة. فالخشب بوجود الهواء لا يشتعل (أي لا يحترق ذاتيا)، ولو كان كذلك لما بقيت نبتة قائمة على ساقها. بل بوجود طاقة مثل لهب أو نار فسيحترق الخشب، انتبه لا يشتعل بل ىحترق.

فعود الثقاب يشتعل ويولد اللهب، وبهذا اللهب يحترق الخشب. والعكس غير صحيح. إذ إن الخشب لا يشتعل بذاته بوجود الهواء.

كما أن هناك علاقة وثيقة بين الشيب وكبر السن من جهة، وظاهرة الخوف من جهة أخرى، وكلاهما يؤديان -بذات العمليات الكيميائية-إلى اشتعال المادة الملوِّنة للشعر. فيشيب الإنسان إذا تعرض لخوف مفاجئ، أو لضغط عصبي، أو حزن شديد، وتراثنا مليء بذلك فيقال: «شَيَّبَ الحزن رأسه وبرأسه، وأَشَابَ الحزن رأسه وبرأسه» (٣٣). ودليل هذه العلاقة الوثيقة بين الشيب والخوف ما صرحت به الآية القرآنية في قوله تعالى: ﴿يوْماً يَجْعَلُ ٱلْوِلْدَانَ شِيباً ﴾ (سورة المزمل: آية ١٧)، أي يوم القيامة وعرصاتها التبي تجعل شعر الولدان أبيضا كالثلج من الخوف الشديد المباغت الذى يتعرض له الناس، ويقال: «شاب الإنسان يشيب شيباً إذا ابيض معره» (<sup>٣٤)</sup>.

فــى الشــعر اشــتعالا كيميائيــا، أي -بالمتعارف اليوم- احتراقا ذاتيا. وهـذه التفاعلات الكيميائية تؤدى إلى تغيير لون الشعر كما سيأتي الحديث عنه.

لماذا الرأس وليس الشعر مرة أخرى؟

وأمر آخر لا يقل أهمية عن الأول، أن النص القرآني لم يذكر الشعر في الآية، ولكنه تحدث عن الرأس. فلم يقل: اشتعل الشعر شيبا، والسبب في ٢٤٤ كا ذلك أن الشعر ليس له أدنى علاقة بهـذا التفاعل الكيمائي، وإنما هو متأثر به فقط. فالتفاعل يحدث في منشأ الشعر، وهي بصيلات الشعر في فروة الرأس تحت الجلد في المكان الذي يحدث فيه تغذية الشعر، «ثم أسند الاشتعال إلى مكان الشعر ومنبته وهو الرأس»<sup>(۳۲)</sup>؛ ولذلك فقد أشار القرآن إلى الرأس الذي تتم فيه عملية التفاعل هذه، وإلى الاشتعال الذي هو عبارة عن احتراق ذاتبي كيمائي للمادة الملوِّنية للشعر فيسبب ظاهرة الشيب.

تكون الشيب كيميائيا: يتلون الشعر عادة بصبغة الميلانين (melanin)، وهي على نوعين: (eumelanin) وهي المسؤولة عن لون الشعر الداكن (الأسود والبني)، والثانية (pheomelanin) المحددة لاحمرار أو اصفرار الشعر. ويعتمد اللون النهائي للشعر على نسبة إحداهما للأخرى.

إن تقدم العمر يؤدي إلى توقّف الخلايا الصبغية (melanocytes) في بصيلات الشعر عن إنتاج هاتين الصبغتين، وينتج عن ذلك شعر بدون لون. وبالنهاية يكون الشعر خليطا من شعر ملوّن وغير ملوّن، وخاصة عند ذوي الشعر الداكن، فيتحول إلى شعر رمادي.

ويمكن تشبيه عملية تكوّن الشيب بالعمليات اليدوية في صالونات تزيين الشعر، التي يتم فيها قصر لون الشعر بمادة كيميائية معينة، وهي المادة نفسها التي تعمل في خلايا البصيلات، وهذه

المادة هي بيروكسيد الهيدروجين. فتبدأ الخلايا المنتجة للميلانين بتكوين بيروكسيد الهيدروجين، التي -عادة-تتكسر بواسطة إنزيم (catalase)، وبذلك يبقى لون الشعر داكنا. ولكن بتقدم العمر يتناقص هذا الإنزيم، وعندئذ تتزايد مادة بيروكسيد الهيدروجين الذي يمنع تكوين صبغة الميلانين، بمعنى آخر: يصبح الشعر بدون صبغة وبمفهومنا شيبا.

اللفظ القرآني (اشتعل) بين التعبير البلاغي والمفهوم الكيميائي

الشيب المفاجئ: يمكن وصفه بنقصان تكوين صبغة الشعر خلال فترة قصيرة، وفي حالة خاصة عند الإصابة بداء الثعلبة (alopecia ariata)، وداء الذئب الاحمراريّ (Lupus)، وداء الذئب الجهاز المناعي، فإنها ستتلف الخلايا الملوّنة (melanocytes) مما يتعذر اللون الأبيض. وقد سجلت حالة في بريطانيا «أن رجلا عمره ٥٦ سنة قد انقلب شعر رأسه ولحيته إلى اللون

الأبيض من البنّي الغامق خلال شهر واحد»<sup>(۳0)</sup>.

«إن تعرض الإنسان لضغوط نفسية مستمرة وخوف دائم يؤديان إلى تلف المادة الحيوية(DNA)، والذي يؤدي بالنتيجة إلى حالات تشبه تكون الشيب، وهذا ما وجده مؤخرا أحد الحاصلين على جائزة نوبل في بحث نشره حول ميكانيكية تكوّن الشيب عند التعرض لضغوط عصبية وقلق ۲٤٦ مستمر» (٢٣٦).

ميكانيكية تكوين الشيب وعملية الاشتعال لصبغة الشعر:

الشيب يعنى عدم تكوين صبغة الشعر. والمسؤول المباشر عـن تكوينهـا هو إنزيم (monophenol) (monooxygenase الــذي يقــوم بعمليات أكسدة مستمرة ومتتابعة لمادة ال(دوبا) (dopa). و(الدوبا) هي المادة الوسطية لإنتاج الصبغة. وإن تعطيل دور الأنزيم أو الإخلال به سيؤدي إلى

توقف تكون المادة الوسطية المسؤولة -بالنتيجة - عن تكوين الصبغة. إن عملية اختزال صبغة اليوميلانين (اللون الأسود والبني)، وكذلك اختزال

صبغة الفيوميلانين (اللون الأصفر والأحمر) ستحوّل لون الشعر إلى اللون الأبيض. علما أن «تكوين الصبغتين الملونتين للشعر يتم بتنظّيم وفرة مادة (cysteine) المتكونة من عملية إنتاج الميلان\_\_\_\_ين الميلانو جنس\_\_\_\_يز .<sup>(mv)</sup> ((melanogenesis)

وعليه فإذا ما تعطّل دور الإنزيم المؤكسد المختزل لأي ظرف كان عضويا أو نفسيا، فإنه سيؤدى إلى توقف إفرازه أو نقصانه، وعندئذ فإن عمليــــة تكـــوين الصـــبغة (melanogenesis) س\_\_\_\_\_\_ بالكامل، وحينئذ يصبح الشعر أبيضا. إن هـذه العمليات الكيميائيـة التـي تسمى تفاعلات أكسدة اختزال تجرى داخل الخلايا المسؤولة عن تكوين الصبغة، وهي التي نعبّر عنها كيميائيا

الشعر الأسود إلى شعر أبيض، وهو الشبب. إن الاحتراق -كما الاشتعال من ناحية كيميائية- يعنمي تحول الشيء المحترق أو المشتعل وعدم رجوعه إلى حالته الأولى، وهنا هي المقاربة، فإذا أحرقنا الذبالة (الفتيلة) للمصباح مثلا، فإن الذبالة تتلاشى تدريجيا – بالطبع – متحولة إلى رماد. ويمكننا أن نتأمل كثيرا في اشتعال صبغة الشعر الداكنة، وكيف أنها تتحول إلى عديمة اللون، ونجرى مشابهة بينهما. وما يعنينا فيها هي الاستعارة الممتعة القائلة: كُواشْتَعَلُ الرَّأْسُ شَيْباً، فقد تحدّث
 القدماء والممعاصرون عن هذه الاستعارة، وأشاروا إلى خصائصها البلاغية المتنوعة، ولكننا نحاول الآن أن نــذكر تفصـيلات جديـدة لهـذه الاستعارة، فنقول: إن هذه الاستعارة قـد تكون واردة على لسان زكريا الطَّلَةِ، بحيث إن زكريا أشار إلى كثرة شيبه أو شيخوخته، فنقلها النص القرآني إلى

757

بــالاحتراق الــذاتي لصــبغة الشــعر أو الاشتعال.

الخاتمة:

على أية حال فإن تكوّن الشيب هـو نتيجة التقدم في العمر. وإن اللون الداكن للشعر -كما بيناه- هو المظهر الطبيعي لفتوة العمر، فإذا ما تحوّل إلى اللون الأبيض، حينئذ يصبح مظهرا أو مؤشرا لتقدم العمر. وعندما يتحوّل بالتدريج إلى أبيض أو المعبّر عنه بالشيب، فهذا التحوّل يشبّه بلاغيا بعملية الاشتعال لصبغة الشعر. أي أن كل شعرة سوداء –مثلا– سوف تشتعل صبغتها لتتلاشى شيئا فشيئا متحولة إلى شعرة غير ملونة أي بيضاء، ولكن التلاشي هنا ليس زوالا للشعرة، بل للصبغة الملونة. وإنما يعنى التحول إلى شيء آخر كتحول الذبالة (الفتيلة) إلى رماد عند حرقها مثلا، وهكذا يتحوّل

لغة استعارية. وهذا ممكن، وتؤكده الآيات: ﴿قَالَ رَبِّ إِنَّى وَهَنَ ٱلْعَظْمُ مِنِّي وَٱشْتَعَلَ ٱلرَّأْسُ شَيْباً وَلَمْ أَكْـنْ بدُعَائِكَ رَبِّ شَقِيّاً \* وَإِنِّسى خِفْتُ ٱلْمَوَالِيَ مِن وَرَاَءي وَكَانَتِ ٱمْرَأَتِي عَاقِراً فَهَبْ لِي مِنْ لَّـدُنْكَ وَلِيّــاً \* يَرِثُنِــى وَيَــرِثُ مِــنْ آل يَعْقُــوبَ وَأَجْعَلْهُ رَبٍّ رَضِيّاً ﴾ (سورة مريم: آية .(٦-٤

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

وبما أن زكريا الشَّلَةِ قد بلغ من الكبر ۲٤٨ عتيّا، فهذا يعنى أنه قـد كبـر سـنّه بنحـو كبر معه حجم البياض من رأسه. فجاء طلب زكريا الطَّلَيْةِ للوليد بعيدما غزا الشيب كل رأسه، وهمى إشارة إلى توهج رأسه ابيضاضا. فالعملية بدأت متدرّجة حتبي اكتملت تماما وغاب اللون الأسود. إن عملية تحول اللون الأسود إلى الأبيض لا تحدث فجأة، وإنما تأخذ وقتا، ولكن إذا ما بدأت فإنها لا تتوقف تماما كالاشتعال.

إن تغير صبغة الشعر باختزالها كيميائيا يحولها تدريجيا إلى الأبيض

بواسطة الإنزيم الذي يقوم بعمليات أكسدة مستمرة ومتتابعة لمادة الددوبا) (dopa). و(الدوبا) هي المادة الوسطية المسؤولة عن إنتاج الصبغة. وإن تعطيل دور الإنزيم أو الإخلال به سيؤدي إلى توقف تكوّن المادة الوسطية المسؤولة -بالنتيجة- عن تكوين الصبغة. وبتعطّل دور الإنزيم المؤكسد المختزل لأي ظرف كان عضويا أو نفسيا فإنه سيؤدى إلى توقف إفرازه أو نقصانه، وعندئذ فإن عملية تكوين الصبغة ستتوقف بالكامل، وحينئذ يصبح الشعر أبيضا. إذن، أمكننا أن نتبيّن بوضوح مدى القيمة الفنية الضخمة لهذه الاستعارة: وَاشْتَعَلَ الرَّأْسُ شَـيْباً»، ومدى ما تنطوي عليه من دقة ملحوظة بين طرفي الاســـتعارة (الاشـــتعال والشـــيب) أو (الاشتعال والسواد)، وحقيقة الاشتعال كيمائيا. ومدى الدهشة الفنية التي تغمرنا حينما نتأمل هذه المماثلة المعجزة بين الاشتعال للشيء، وانسحابه

على عملية تحول الشعر الأسود

729

Hack

كيميائيا إلى شعر أبيض، أو قُلْ: تحول اللون الداكن إلى الأبيض، وعلاقة ذلك بكبر السن أو القلق والحزن الدائم. تلك جميعا تكشف عن أحد أسرار الفن المدهش في الصورة القرآنية الكريمة، والله العالم.

بن يحيى بن مهران العسكري (ت ٣٩٥هـ)، دار طـلاس للدراسـات والترجمـة والنشـر، دمشق، ١٩٩٦م.

٩. روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، (تفسير الآلوسي)، شهاب الدين محمود بن عبد الله الحسيني الألوسي (ت ١٢٧٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ

١٠. شرح الأشموني على ألفية ابن مالك،
 علي بن محمد بن عيسى، أبو الحسن، نور
 الدين الأشْمُوني الشافعي (ت ٩٠٠هـ)، دار
 الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨م.

 ١١. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميري اليمني (ت ٥٧٣هـ)، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩٩م.

۱۲. غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمي النيسابوري (ت ۸۵۰هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۱٦هـ

١٣. كتـاب العـين، أبـو عبـد الـرحمن الخليـل بـن أحمـد بـن عمـرو بـن تمـيم المصادر والمراجع: ١. القرآن الكريم. ٢. البلاغة العربية، عبد الرحمن بن حسن حَبَّكَة الميداني الدمشقي (ت ١٤٢٥هـ)، دار القلم، دمشق، ١٩٩٥م.

٣. تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزَّبيدي (ت ١٢٠٥هـ)، دار الهداية.

٤. التبيان الجامع لعلوم القرآن، الطوسي ٢٥٠ (ت ٤٦٠هـ).

٥. التحقيق في كلمات القرآن الكريم،
 حسن مصطفوي (ت ١٤٢٦هـق)، طهران.
 ٦. تفسير الطبري جامع البيان، محمد بن
 جرير بن يزيد بن كثير بن غالب الآملي، أبو
 جعفر الطبري (ت ٣١٠هـ).

٧. تفسير القرآن العظيم (تفسير ابن
 كثير)، إسماعيل بن عمر بن كثير القرشي
 الدمشقي، أبو الفداء عماد الدين (ت
 ٧٧٤هـ)، دار طيبة، ١٩٩٩م.

٨ التَّلخِيص في مَعرفَةِ أسمَاءِ الأشياء، أبو هلال الحسن بن عبد الله بـن سـهل بـن سعيد

BMJ, E-ISSN: ١٧ο٦-.٢١
١٨٣٣٣, DOI: ١٠.١١٣٦/bmj.fτι١١٢, PMID: ٢٤١٧٩٠٨ο
http://www.nature.com/a .٢٢ rticles/nature1.٣٦٨
Land, E. J.; Riley, P. A., .٢٣
Pigment Cell Research, August τ..., vol.١٣(٤), PP.τν٣τνν

101

الفراهيدي البصري (ت ١٧٠هـ)، دار ومكتبة الهلال.

١٤. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل، وجيوه التأويل، الزمخشري، دار المعرفة، ٢٠٠٩م.

السان العرب، ابن منظور (ت

۷۱۱هه)، دار صادر، بیروت، ۱٤۱۶هـ

١٦. مباحث في علـوم القـرآن، صـبحي الصالح، دار العلم للملايين، ٢٠٠٠م.

١٧. المخصص، أبو الحسن علي بن
 إسماعيل بن سيده المرسي (ت ٤٥٨هـ)،
 ١٩٩٦م.

١٨. مفردات ألف اظ القرآن، الراغب
 الأصفهاني، دار القلم، الدار الشامية، ٢٠٠٩م.
 ١٩. الموسوعة القرآنية، إبراهيم
 الأبياري، ١٩٨٤م.

٢٠. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون
 والعلوم، محمد بن علي ابن القاضي محمد
 حامد بن محمّد صابر الفاروقي الحنفي
 التهانوي (ت بعد ١١٥٨هـ)، مكتبة لبنان
 ناشرون، بيروت، ١٩٩٦م.

٩. علوم البلاغة (البديع والبيان والمعاني)، الدكتور محمّد أحمد قاسم والدكتور محيى الدين ديب، المؤسسة الحديثة للكتاب، ۲۰۰۳م، ج ۱، ص ۲۰۰۳ http://www.alseraj.net/a-.v k/quran/derasat\_fania/derasar ۱.htm دراسات فنية في سور القرآن ١١. التبيان الجامع لعلوم القرآن، الطوسي (ت ٤٦٠هـ)، ج ٦، ص ٧٧٤. ١٢. غرائب القرآن ورغائب الفرقان، نظام الدين الحسن بن محمد بن حسين القمى النيسابوري (ت ٨٥٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦هـ ١٣. موسوعة كشاف اصطلاحات الفنون والعلوم، محمد بن على ابن القاضي محمد حامـد بـن محمّد صابر الفاروقي الحنفي التهانوي (ت بعد ١١٥٨هـ)، مكتبة لبنان ناشرون، بیروت، ۱۹۹۶م ١٤. الكشاف عـن حقـائق غـوامض التنزيـل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الزمخشري، دار المعرفة، ۲۰۰۹م

الهوامش: التمهيد في علوم القرآن، محمد هادي معرفة، قم، ۲۰۰۷م، ج ٥، ص ٤٠٨. ٢. علوم القرآن، محمد باقر الحكيم، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ٢٠٠٧م، ص .720 ٣. المصدر السابق، ص ٢٤٦. ٤. وسائل الشيعة إلى تحصيل مسائل الشريعة، محمد بن الحسن الحر العاملي (ت ١١٠٤هـ)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ۲۵۲ ج ۱۸، ص ۱٤۹. دروس في علم الأصول، محمد باقر الصدر، دار الكتاب اللبناني، بيروت، ۱۹۸٦م، ط۱، ج۱، ص ۲۷۱. ٦. الـدروس شـرح الحلقـة الثانيـة، كمـال الحيدري، دار فراقد للطباعة والنشر، ج ٢، ص ٤٠٥. ٧. البلاغـة العربيـة، عبـد الـرحمن بـن حسـن حَبَنَّكة الميداني الدمشقي (ت ١٤٢٥هـ)، دار القلم، دمشق، ۱۹۹۵م، ج۲، ص ۲۳۰-۲۷۰. ٨ المصدر السابق ج ١، ص ٩٥.

اللفظ القرآني (اشتعل) بين التعبير البلاغي والمفهوم الكيميائي

الدين الأشْمُوني الشافعي (ت ٩٠٠هـ)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨م ٢٢. مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، دار القلم، الدار الشامية، ۲۰۰۹م ٢٣. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميري اليمني (ت ٥٧٣هـ)، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩٩م ٢٤. تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزَّبيدي (ت ١٢٠٥هـ)، دار الهداية ٢٥. المخصص، أبو الحسن على بن إسماعيل بن سيده المرسى (ت ٤٥٨هـ)، ١٩٩٦م ٢٦. التَّلخِيص في مَعرفَةِ أسمَاء الأشياء، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد بن يحيى بن مهران العسكري (ت ٣٩٥هـ)، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، ۱۹۹٦م ٢٧. لسان العرب، ابن منظور (ت ٧١١هـ)، دار صادر، بيروت، ١٤١٤هـ ٢٨. التَّلخِيص في مَعرفَةِ أسمَاء الأشياء، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد

107

١٥. التحرير والتنوير (تحرير المعنى السديد وتنوير العقل الجديد من تفسير الكتاب المجيد)، محمد الطاهر بن محمد بن محمد الطاهر بن عاشور التونسي (ت ١٣٩٣هـ)، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م ١٦. خواطر محمد متولى الشعراوي، (ت (\_2) 2 1 A ۱۷. مباحث في علوم القرآن، صبحى الصالح، دار العلم للملايين، ٢٠٠٠، ص . 10 ١٨. مفردات ألفاظ القرآن، الراغب. الأصفهاني، دار القلم، الدار الشامية، ٢٠٠٩م 19. كتاب العين، أبو عبد الرحمن الخليل بن أحمد بن عمرو بن تميم الفراهيدي البصري (ت ١٧٠هـ)، دار ومكتبة الهلال ٢٠. تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزّبيدي (ت ١٢٠٥هـ)، دار الهداية

٢١. شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، علي بن محمد بن عيسي، أبو الحسن، نور

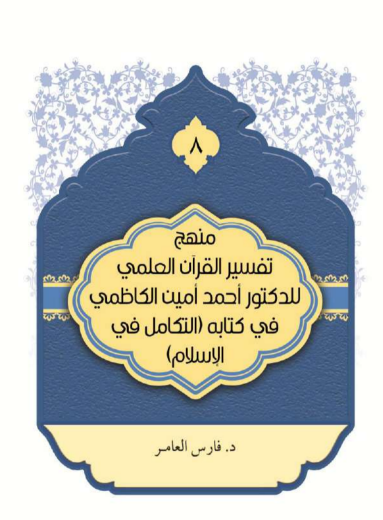
بن يحيى بن مهران العسكري (ت ٣٩٥هـ)، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، ١٩٩٦م ٢٩. شمس العلوم ودواء كلام العرب من الكلوم، نشوان بن سعيد الحميري اليمني (ت ٥٧٣هـ)، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩٩م ١٣. تاج العروس من جواهر القاموس، محمّد بن محمّد بن عبد الرزّاق الحسيني، أبو الفيض، الملقّب بمرتضى الزَّبيدي (ت ١٣. التَّلخِيص في مَعرفَةِ أسماء الأشياء، أبو هلال الحسن بن عبد الله بن سهل بن سعيد

بن يحيى بن مهران العسكري (ت ٣٩٥هـ)، دار طلاس للدراسات والترجمة والنشر، دمشق، ١٩٩٦م ٣٣. الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، الزمخشري، دار المعرفة، ٢٠٠٩م ٣٣. التحقيق في كلمات القرآن الكريم، حسن مصطفوي (ت ١٤٢٢هـق)، طهران، ج٦، ص ١٦١.

۳٤. التبيان الجامع لعلوم القرآن، الطوسي (ت ٤٦٠هـ)، ج ١٠، ص ١٦٧. BMJ, E-ISSN: ١٧٥٦-١٨٣٣٣, ٣٥ ٦١١٢, f bmj. DOI: ١٠،١١٣٦/ PMID: ٢٤١٧٩٠٨٥ . . http://www.nature.com/articles /nature١٠٣٦٨ . Land, E. J.; Riley, P. A., ٣٧

Pigment Cell Research, August  $1..., vol.1\pi(\epsilon)$ , PP. $1\sqrt{r}$ 

۲۷۷



منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

الخلاصة: يتناول البحث: أ - ترجمة مختصرة للدكتور أحمد أمين الكاظمي، صاحب كتاب (التكامل في الإسلام)؛ إذ كان أحد الشخصيات المعدودة، المشهورة في العلوم الرياضية العالية، وأحد العلماء العاملين، المربِّين؛ حيث بذل قصارى جهده طوال فترة من الزمن على تربية جيل من الشباب وخاصَّة طلبة الجامعات والمعاهد، وغيرهم من الطبقة المثقَّفة.

ب - التعريف بكتابه (التكامل في الإسلام) الذي كان له الأثر البالغ في نفوس الطبقة المثقَّفة من الشباب وغيرهم، في تلك الحقبة الزمنية التي كان المتديِّن أحوج ما يكون إليها؛ لتقوية إيمانه، وللردِّ على شبهات الملحدين والمنحرفين.

كتابه (التكامل في الإسلام)، مركزاً فيه على مباحث وجود الله تعالى، وعدله، والنبوة، والمعاد، والعبادات، والأخلاق، مستدلا على ذلك بالآيات المُدْعَمَة بالأدلة العلمية، والحقائق العقلية القطعية، موضحاً عدم المنافاة بين العلم والدين؛ بل كلما تقدّم العلم المادي توصّلنا إلى حقائق جديدة سبق إلى ذكرها كتاب الله المجيد بإيجاز.

د - اتخذ الدكتور أحمد أمين طريقة استخدام العلوم القطعية لفهم الآيات القرآنية الكريمة وبيانها، لا طريقة استخراج جميع العلوم من القرآن؛ لأنَّ القرآن كتاب هداية للبشرية، لا كتاب علوم، وطب، وهندسة، وفلك، وغيرها، ولا طريقة تحميل النظريات العلمية على الآيات القرآنية؛ لأنَّ ذلك قد يعرِّض القرآن للخطأ إذا ما ثبت خطأ تلك النظريات؛ لأنها غير قطعية، والقرآن كتاب قطعي لا يأتيه الخطأ، ولا الباطل من بين يديه ولا من خلفه.

نعمة الله الدامغاني، في الفلسفة الإلهية، والسيد عبد الكريم على خان. سافر إلى تركيا، وتخرَّج من جامعة اسطنبول حاصلاً على شهادة الدكتوراه في (الرياضيات والفيزياء العالية). ثم التحق بجامعة السوربون الفرنسية، وتخرَّج منها في (العلوم الرياضية). وعليه فهو من الرياضيين المعدودين، وله شهرة واسعة في العلوم الرياضية. يتحدَّث بخمس لغات مع القواعد، وبطلاقة، وهي: (العربية، والتركية، والانكليزية، والفرنسية، والفارسية). وبعد عودته إلى العراق اشتغل بالتعليم، ثمَّ تقلَّد مناصب عدّة كان آخرها مفتّشاً في الرياضيات، في وزارة

المعارف العراقية سنين.

اختِير في سنة (١٩٥٢م) نائباً من قِبل الحكومية، ولكنيه وبعيد الاستخارة رفض، وسافر خارج العراق؛ لـئلا يشترك في المجلس النيابي. وقد أوضح سبب رفضه: بأنَّ الحكم أولاً: نبذة عن المؤلف وعن كتابه (التكامل في الإسلام) أ - نبذة عن المؤلف: وُلد أحمد بن أمين الزنجاني الكاظمى في الكاظمية، سنة (١٣٢٤هـ)، في بيت مشهور بالفضل؛ حيث كان والده من الشخصيات العلمية في الكاظمية.

وأكمل دراسته الابتدائية والمتوسطة والثانوية، ثم دخل دار المعلمين في ۲٥٨ بغداد، و تخرَّج منها.

وفي الوقت نفسه كان يحضر جملة من دروس المقددمات في الفقه والأصول على يد والده، والشيخ على الزنجاني، والشيخ عبد الحسين الخالصي.

ثم انتقل إلى النجف، وأقام بها سنتين تتلمذ فيهما على علمائها في الدروس الحوزوية، ومن أساتذته: الشيخ محمد جواد البلاغي، في أصول الفقه، والعقائد، وعلم المناظرة، والشيخ

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

استبدادي، ولا يرضى لنفسه بأن يكون خادماً للمستبدين.

وفي السياق نفسه طلبت منه حكومة نوري السعيد، ومن بعدها حكومة عبد الكريم، وعبد السلام، وعبد الرحمن، وأحمد حسن البكر، طلبت منه أن يقدِّم برنامجاً للإذاعة والتلفزيون، إلا أنه رفض أيضاً ذلك الطلب؛ ولما سُئِل عن سبب رفضه أجاب: بأنَّهم سيطلبون منّي تمجيد الحكومة وهذا ممّا لا أقدر عليه.

وبعد أن أحيل على التقاعد سنة (١٩٦٦م) عمل أستاذاً في كلية أصول الدين، يدرِّس التفسير، والمنطق، ثم عُيِّن مفتشاً لمدارس جمعية (الصندوق الخيري الإسلامي في بغداد.

كان في غاية الصلاح والسداد، والتواضع والتعبُّد، جيّد الخطابة، قارئاً مجيداً للقرآن الكريم<sup>(۱)</sup>. يحاضر في المناسبات الدينية، وكان أغلب حضّاره من طلبة الجامعات والمعاهد<sup>(۲)</sup>. تخرَّج

على يديـه كثيـر مـن طلبـة الحـوزة فـي الفرائض والمواريث<sup>(٣)</sup>.

ومما قال فيه محمد حسين الجلالي: من أعلام الكاظمية المشاركين في سلك التعليم المدني، المنقطعين إلى العلم والدين، وجمع بينهما أحسنه، ولم ينقطع عن مجالس العلماء في موطنه الكاظمية. وأثناء زياراته لمدينتي كربلاء والنجف اجتمعت به، ورأيت فيه علماً أصيلاً، وفقهاً حكيماً، وإنْ لم يكن يتزيًّا بزي العلماء في عصره؛ وقـد حدّثني عن أيام دراسته في اسطنبول تركيا، ومهاجمة العلمانيين للعلماء، مما جعلمه يتحاشمي الزّي الديني، وكمان موئلاً للشباب المؤمن (٤). قرر فى أواخر أيام حياته لبس العمامة، إلَّا أنَّ الأجل وافاه ولم يمهله. آثاره: له آثار مطبوعة، وأخرى مخطوطة، منها:

يا فقيد الجيل والدين معا نبكيك دماً لا أدمعا بك قد أينع جيلٌ مسلم کیف یجف غرسه مذ نبعا ونُقل جثمانه إلى النجف، وفيها شيَّعه عدد كبير من العلماء ومراجع التقليد، وطلبة العلوم مردِّدين: أمة الإسلام نوحي واندبي قسد فقدنا أحمدا مجتهدأ وفيلسوفأ علما تهدمت والله أركان الهدى وقد صلى عليه السيد أبو القاسم الخوئي (رحمه الله)، وأنزله قبره بيده، ودُفن في الصحن العلوي. وقال فيه أحد الشعراء مؤرخاً وفاته: أرى أسرة العلم مفجوعة بفقد المربى والمرشد ونابغة الفكر بحر الندي عميد الهدى العالم الأوحد ففى صفر قال تاريخه تضجُّ بكاء على أحمد<sup>(٢)</sup>(١٣٩٠هـ)

أ – آثاره المطبوعة: ١ - التكامل في الإسلام، (١٤) جزءاً، طبع منه (٧) أجزاء، والأخرى مخطوطة. ٢ - فلسفة المعاد. ٣ - لـه مجموعـة مـن المقالات الكثيرة، نشرت في بعض المجلات والصحف، كمجلة النجف، والأضواء النجفية. ب- آثاره المخطوطة: ۱ – رسائل عديدة في الرياضيات. ٢ - كتاب المنطق، (٣) مجلدات. ٣ – التفسير العلمي للقرآن الكريم، (۱۰) مجلدات. ٤ - تعليقات على (أسفار ملا صدرا) في الحكمة الإلهية والفلسفة. وغير ذلك(). وفاته: توفى في بغداد يوم الخميس، الثاني من شهر صفر، سنة (١٣٩٠هـ)، الموافق ۱۹۷۰/٤/۹م. وقد شيعتُه جماهير

الكاظمية مردّدة:

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

ب - كتاب (التكامل فى الإسلام):

تناول الدكتور أحمد أمين (رحمه الله تعالى) في كتابه التربوي الرائع (التكامل في الإسلام) فلسفة الإسلام الحقّة، وهي أنَّ الإسلام دين التكامل البشري، إذا طُبِّق جميع ما جاء به؛ لذا كان المؤلّف يدعو إلى ذلك؛ لأنَّ فيه تكامل الروح والنفس معاً، قال: (دين الإسلام دين التكامل البشري بكل ما في التكامل من معنىً سامٍ رفيع. تكامل في عالم النفس والروح، لا في عالم المادة فحسب؛ ذلك لأنَّ الإنسان إنسان بنفسه وروحه، وليست المادة من حقيقة الإنسانية في شيء. لذلك جاء في الحديث: (الصلاة معراج المؤمن). والتقوى أساس التكامل النفسي... والتزكية هي نوع من التكامل... فالعمل بما أنزل الله يؤدِّي إلى التزكية والتطهير، وإعطاء الزكاة يزكّي المال، ويزكّبي النفوس. والكفارات وردّ المظالم مزكّية للنفوس عن الذنوب،

والحدود والقصاص كذلك، وكلّها مراحل يتدرج فيها الإنسان في ساحات الكمال... فالكمال الذي منَّ الله به على الإنسان كمال لا يعلم مداه إلا الله تعالى، حتى يكون مصداق هذا الحديث القدسي: (عبدي أطعني أجعلك مَثَلي، تقول للشيء كن فيكون)، وذلك بإذنـه تعـالى... ويـنحطَّ الإنسان في أودية الضلال والتيه والتسافل إلى حضيض لايعلم مدى تسافله إلا الله تعالى: ﴿ذلك بِما قَدَّمتْ الْتُ أيـــديكم وأنَّ الله لـــيس بظـــلاّم للعبيد)().

> وقد أعطى المؤلف في كتابه للعقـل الدور الأكبر في حياة الإنسان للوصول إلى وحدانية الله تعالى، معالجاً فيه ما يختلج النفوس من شكوك وشبهات، موضّحاً أنَّ الإسلام هـو ديـن العقـل والمنطق، ولا تنافى بينه وبين العلم الصحيح. يحتوي الكتاب بأجزائه السبعة مختلف الموضوعات، ولم يقتصر على

قراءة جميع أجزائه بلا كلل ولا ملل، حتى إذا ما انتهى من قراءته شعر ذلك القارئ الواعي المتدبِّرُ بقوة إيمانه وزيادته<sup>(٨)</sup>.

ثانيا: تعريف وتوضيح موجز لمنهج التفسير العلمي أ - تعريف منهج التفسير العلمي: التفسير لغة: من فَسَرَ، وهو البيان والكشف، قال ابن منظور (ت٢١٧هـ): (الفَسْـرُ): البيـان، (وفَسَّـرَهُ): أبانـه، و(التفسير): مثله<sup>(٩)</sup>. والتفسير اصطلاحاً: (هو ايضاح مراد الله تعالى من كتابه العزيز)<sup>(١٠)</sup>.

والمنهج لغة: الطريق الواضح، قال الفيومي (ت ٧٧٠هـ): النهج: الطريق الواضح، والمنهج والمنهاج مثله<sup>(١١)</sup>. والمنهج اصطلاحاً: هو الإفادة من الوسائل والمصادر الخاصّة في تفسير القرآن، والتي يمكن من خلالها بيان معنى الآية ومقصودها، والحصول على نتائج مشخّصة<sup>(١٢)</sup>.

موضوع واحد، فهو يتحدَّث تارة عن العقل، وأخرى عن العلم، وثالثة عن الإيمان، والأدلة على وجود الله تعالى، وتفنيد أقوال الماديين، وعلّة بعثة الأنبياء، وعن المعاد وفلسفته، وعن فلسفة الهدى والضلال، وعن الشكر وفلسفته، وأثر النوائب، وأثر العبادات في تكامل النفس، وأثر الذنوب في تقهقر النفس وتسافلها، وعن جاهلية الغرب، وعن دروس من سيرة ٢٦٢ النبي صَالِيًا وأهل بيته الشَّهْر، وعن ما أثر عن على الشَّلَةِ من مسائل رياضية، وعن العلمانية، وعن الظواهر الكونية في القرآن، وغيرها من الموضوعات العقدية، والتفسيرية، والأخلاقية، والتربوية الكثيرة.

كلُّ ذلك جاء بأسلوب يأخذ بمجامع القلوب، أسلوب رائع، شيِّق، واضح، بعيد عن الغموض، والتعصب، معزِّزاً ما يطرحه بالأدلة العقلية، والفلسفية، والعلمية الموافقة للفطرة السليمة، مما يشدُّ القارئ إليه لمواصلة منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

والعلم لغة: من عَلِمَ الشيء: عرفه، والعلم نقيض الجهل<sup>(١٣)</sup>. والعلم اصطلاحاً: يُقصد به هنا: العلم التجريبي، وما يتعلّق به من علوم الطبيعة الموجودة في الكون، كالفيزياء، والكيمياء، وعلم الفلك، وعلم الأحياء، وعلم الطب، وعلم الرياضيات، وغيرها. تعريف التفسير العلمي: (هو اجتهاد

المفسِّر في كشف الصّلة بين آيات القرآن المتعلقة بالكون وما فيه، ومكتشفات العلم التجريبي على وجه يظهر به إعجاز القرآن؛ ليدلَّ على مصدره الإلهي، وصلاحيته لكلّ زمان ومكان)<sup>(١٤)</sup>.

ب – التفســـير العلمـــي وآراء العلماء فيه:

لقد بدأ هذا اللون من التفسير في العصر الحديث، حيث أخرجت طائفة من العلماء والمثقفين بعض الكتب والرسائل في هذا المنهج العلمي؛ ليؤكدوا عدم المنافاة بين الدين والعلم، وليثبتوا صدق القرآن وإعجازه،

وصلاحيته لكلّ زمان. أما موقف العلماء والمفسرين من هذا اللون من التفسير فلهم ثلاثة آراء: الأول: مخالف للتفسير العلمي، ومنهم: أبو اسحاق الشاطبي (ت٧٩٠هـ) في كتابه (الموافقات) (١٥) ، ومحمد حسين الـذهبي (ت١٩٧٧م) في كتابه (التفسير والمفسرون)<sup>(١٦)</sup>، وغيرهما. الثاني: مؤيد للتفسير العلمي، ومنهم: طنط اوي جـوهري (ت١٩٤٠م) فـي كتابه (الجواهر في تفسير القرآن) (١٧) ، وجلال الدين السيوطي (ت٩١١هـ) في كتابه (الإتقان في علوم القرآن) (١٨) ، وغير هما.

الثالث: قائل بالتفصيل في التفسير العلمي، ومنهم: محمد حسين الطباطبائي (ت١٤٠٢هـ) في كتابه (الميزان في تفسير القرآن)<sup>(١٩)</sup>، ومحمد هادي معرفة (ت٢٠٠٦م) في كتابه (التفسير والمفسرون في ثوبه القشيب)<sup>(٢٠)</sup>، وأحمد عمر أبو حجر

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

فسَّر بعضهم قوله تعالى: ﴿هـو الـذي خلقكم من نفس واحدة وجعل منها زوجها ((( المراد بالنفس هو (البروتون، والإلكترون)، فيكون معنى الآية حينئذٍ أنَّ جميع الأشياء في الكون والحياة مخلوقة من هذه الأجزاء السالبة والموجبة. وهـذا التفسير -كمـا هـو واضح-لم يراع حتى المعنى اللغوي والاصطلاحي لكلمة (النفس) (٢٤)، وقد عُدَّ من التفسير بالرأي المحرَّم.

٣ - استخدام العلوم لفهم القرآن وتبيينه: لا بدَّ للمفسِّر أن يسعى للإفادة من العلوم القطعية، والظواهر القرآنية – طبقاً لمعناها اللغوي- الموافقة للعلوم في اكتشاف المعنى المجهول للآية.

وهذه هي الطريقة الصحيحة للتفسير العلمي. فلا بدَّ من أن تكون نسبة العلوم إلى القرآن نسبة احتمالية؛ لأنَّ العلوم التجريبية ليست قطعية بالقطع الموضوعي المطابق للواقع؛ لاعتمادها على الاستقراء الناقص. ومن الأمثلة التي تثبت الإعجاز العلمي للقرآن فـــى كتابـــه (التفســير العلمــي فــي الميزان) (٢١)، وغيرها. ومُتَرجَمنا الأستاذ أحمد أمين من القائلين بـ(التفصيل)، وسيأتي توضيح ذلك عند الحديث عن طريقته في التفسير العلمي. ج - أقسام التفسير العلمي: إنَّ التفسير العلمي على ثلاثة أقسام: ۱ - استخراج جميع العلوم من القرآن: يذهب بعض العلماء إلى ٢٦٤ استخراج جميع العلوم من القرآن؛ لاعتقادهم أنَّ القرآن مشتمل على جميع العلوم؛ كعلم الهندسة، والحساب، والطبِّ، والهيئة، والجبر، وغيرها. وهذا النوع من التفسير يؤدِّي إلى التأويل الفاسد؛ وذلك لابتعاده عن ظواهر القرآن، ومعانيه اللغوية (٢٢).

٢ - تطبيق النظريات العلمية على القرآن: حاول أصحاب هذا القسم تطبيق الآيات على آرائهم في بعض القبوانين والنظريات العلمية المسلمة عندهم، وتأويل الآيات المخالفة، كما

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

ظاهرة (الزوجية) لجميع الموجودات التي أشار إليها القرآن منذ عشرة قرون قبل أن يكتشفها العلم في القرن السابع عشر الميلادي<sup>(٢٥)</sup>.

حـ – ضـوابط التفسـير العلمـي المُعْتَبر:

هناك نوعان من ضوابط التفسير العلمي: ضوابط (عامّة) لا بداً من تواجدها في جميع أنواع المناهج التفسيرية، وضوابط (خاصّة) لا بداً من وجودها في التفسير العلمي. أ - الضوابط العامَة:

١ - أن يكون المفسِّر مطلعاً على جملة من العلوم، كمعرفة اللغة العربية، والاطلاع على أسباب النزول، وعلى سيرة النبي على أسباب النزول، وعلى فيما يتعلّق بالآية، ومعرفة الناسخ فيما يتعلّق بالآية، ومعرفة الناسخ والمنسوخ، والاطلاع على الأحاديث وغير ذلك.

٢ – مراعاة ضوابط التفسير، باتباع الطريقة الصحيحة للتفسير، وعدم منافاة التفسير مع السُّنة القطعية عند تعارض

التفسير مع الآيات الأخرى، وحكم العقل القطعي، والاعتماد على المصادر الصحيحة في التفسير. ٣ - الابتعاد عن التفسير بالرأى الممنوع شرعاً، مع أخذ القرائن العقلية والنقلية بنظر الاعتبار. ب – الضوابط الخاصَّة في منهج التفسير العلمي: ١ - يمكن تفسير القرآن بالنظرية العلمية المقبولة عند العلماء، ولكن يجب عدم نسبتها للقرآن نسبة قطعية. ٢ - يمكن تفسير الآيات القرآنية على أساس العلوم التجريبية إذا كانت قطعية، ويقينية. ٣ - إذا كانت النظرية غير قطعية، وغير مقبولة لدى العلماء فلا يمكن نسبتها حينذاك إلى القرآن، لا بصورة قطعية، ولا بصورة احتمالية؛ لأنّها غير ثابتة، بل هي في معرض التغيير. ٤ - أن تكون دلالة ظاهر الآية واضحة بالنسبة للمطلب العلمي، لا أن تكون بصورة تحميلية.

٥ - أن يكون استخدام العلوم لفهم القرآن وتبيينه، واجتناب استخراج العلوم من القرآن، وتحميل النظريات على القر آن (٢٦).

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

ثالثاً: منهج التفسير العلمي لأحمد أمين في كتابه (التكامل في الإسلام)

لقد سلك المرحوم الأستاذ الدكتور أحمد أمين في كتابه (التكامل في الإسلام) منهج التفسير العلمي في كثير ٢٦٦ من موضوعاته الموزعة على أجزائه السبعة، وخاصَّة في مباحث وجود الله تعالى، وعداله، والنبوة، والمعاد، والعبادات، والأخلاق، مستدلا بالآيات المعززَّزة بالأدلة العلمية والحقائق القطعية الملائمة للفطرة السليمة، ومشيراً إلى وجود آيات في القرآن همى عصارة العلم الحديث، فالعلم المادي كلما تكامل ظفرنا بحقائق جديدة سبق كلام الله المجيد إلى ذكرها بإيجاز.

وقد أكّد على أن لا تنافى بين العلوم المادية والحقائق الدينية؛ إذ لولا أهمية العلوم المادية في تثبيت عقيدة التوحيد لما جاء ذكر (٧٥٠) آية كونية في كتاب الله العزيز، الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه (٢٧) ، بـل إنَّ التفسير العلمي يؤدي إلى زيادة إيمان المرء، قال (رحمـه الله): «وإنَّمي أرى أنَّ هذا النوع من التفسير، أي تفسير القرآن على ضوء العلوم الحديثة، من فلك، وفيزياء، وكيمياء، ورياضيات، وعلم الحياة، وعلم النبات، والحيوان، وطبقات الأرض، والجغرافية على ما فيها من أقسام الطبِّ الحديث، والتاريخ، والعلوم الاجتماعية، والسياسية يزيد في إيمان الشاب الجامعي، ويجعله يعتقد أنَّ دين الإسلام هو دين العلم الصحيح، ودين العصر الحديث... وذلك لأنَّ العلم مهما تقدّم في كشوفه تجلّت حقائق القرآن أكثر فأكثر»<sup>(٢٨)</sup>.

وقال: «إنَّ الله تبارك وتعالى أكَّد في آيات جمَّة أنَّ تتبُّعَ الكون وما أودع فيه من نظم وقوانين تربط أجزاء الكون بعضها ببعض؛ كي نزداد معرفة به تعالى، فنخشع له، وذلك بتقديسه وتسبيحه، والعمل بما أمر به، فنزداد بصيرة، وذلك غاية الغايات»<sup>(٢٩)</sup>.

وقال: إنَّ العلم خير وسيلة لمعرفة الخالق عزَّ وجلَّ، والتعرُّف على ما أودع تعالى من دقائق الصنع، وخواص مرتبطة بعضها بالبعض الآخر ارتباطاً وثيقاً؛ لإيجاد عوالم من الجماد، والنبات، والحيوان، ولتسيير هذه الأفلاك بهذا النظام الرائع البديع.

نظام يجعل الفلكي ممن لم يُلوَّث بالموبقات يخرُّ ساجداً لله عزَّ وجلَّ؛ لما يرى من دقيق المعادلات، وبديع القوانين، فها هو (هانري بركسون) (Henri Bergson) يوحد الله ويعظّمه حين تتبَّع نظام الذرة وما فيها مَن معادلات وقوانين تبهر العقول... نظام يجعل الطبيب الذي لم يلوّث باطنه

بالمعاصي يخشع أمام عظمة الخالق سبحانه، الفذي رتّب في المبخّ (۲۰۰۰۰۰۰) عصب موضوعة بعضها إلى جنب بعض بحساب دقيق، بحيث لو جُسَّ أحد هذه الأعصاب لحدثت عــوارض تخــص هــذا العصــب المجسوس دون غيره...<sup>(٣٠)</sup>. رابعاً: طريقته في التفسير العلمي سلك الأستاذ أحمد أمين الطريقة الصحيحة في التفسير العلمي، وهي القسم الثالث من أقسام التفسير العلمي، الذي مرّت الإشارة إليه آنفاً، وهبي طريقة استخدام العلوم القطعية لفهم الآيات القرآنية وتبيينها؛ لأنَّ القرآن ليس كتاب جبر، أو هندسة، أو طب، أو غير ذلك، بل هو كتاب هداية للبشر إلى سواء السبيل، قال: (إنَّ القرآن ليس كتاب جبر، أو هندسة، أو الحساب التمامي، أو التفاضلي، وإنَّما مجموعة دساتير تهدي هذا البشر سواء السبيل، سبيل لا يقوى أعظم الفلاسفة أن يحددها أو يعيِّنها؛ لأنَّ نفس هذا

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

والبلوغ إلىي معرفة الله بدرجية تكاملها) (٣٢). خامساً: نماذج تطبيقية على منهجه

۱ – قال تعالى: ﴿وأرسلنا الرياحَ لـواقح فأنزلنـا مـن السَّـماء مـاءً فأسقيناكموه وما أنتم له بخازنين ﴾ (٣٣).

قال: إنَّ هـذه الآية تشير إلى أنَّ الرياح تلعب دوراً خطيراً في الاتحاد بين كهربائية وكهربائية في سحابتين مختلفتين، أي أنَّ الرياح تجمع بين كهربائية موجبة، وأخرى سالبة، فتحصل الملاقحة بين سحابتين.

وذكر أنَّ هذه الآية معجزة خالدة؛ لأنَّها أخبرت قبل (١٣٩٠) سنة (٣٤ تقريباً عن شيء هو عصارة العلم الحديث، وهذا دليل واضح على التطابق التام بين العلم والإسلام، وبرهان قطعي على تأخَّر العلوم عن الحقائق القرآنية (٣٥).

الفيلسوف متأثّرة بمحيطه وبيئته. فنفسه نفس غير متكاملة، وأنَّبي لنفس غير متكاملة أن تأتى بدساتير كاملة لإسعاد البشر في النشأتين؟ ؛ لذلك كان من لطف الله أن يرسل أنبياء مبشرين ومنذرين؛ لهداية البشر وإسعادهم في النشأتين؛ عملاً بسنّة الكمال ... فالقرآن كتاب تهذيب وهداية، كتاب تزكية وتطهير لنفوس البشر الضالّة ﴿هـو الذى أرسل رسوله بالهدى ودين ٢٦٨ الحقِّ ليظهره على الدِّين كلُّـه ولـو كرة المشركون ((٣١).

وقال: (إنَّ الله تعالى لم ينزل القرآن ليعلم الناس الفلك، وعلم الحيوان، وعلم النبات، والرياضيات، وغيرها؛ ذلك لأنَّ العلوم لا تتناهى، وكلما كُشِف للعــالم شـــىء بفضــل الله، أو بطريق الصدفة بفضله أيضاً شاهد وراء ذلك أودية من المجاهيل... وإنما أنزل الله تعالى القرآن؛ ليهدى الناس إلى الطريق المؤدية إلى تكميل النفس

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

بذكر هذه الآيات تعليم الناس شيئاً من العلوم الكونية؛ لأنَّ كلمات الله وما أودعه عزَّ وجلَّ في الأجسام من خواص لا تتناهى، ولكنه تعالى يريد أن يُري عباده جليل قدرته، وعظيم صنعه؛ إتماماً للحجة فقل فلله الحجَّةُ البالغة بُ<sup>(٨٨)</sup>.

نعم سيصل الإنسان إلى العلوم الكونية عاجلاً، أو آجلاً؛ بفكره الذي أودعه الله فيه، ولثبوت خواص الأجسام وقوانينها<sup>(٣٩)</sup>.

٣ – قال تعالى: ﴿والسماء بنيناهـ بأيدٍ وإنّا لَموسِعون ﴾<sup>(٤٠)</sup>.

في القرآن (٧٥٠) آية كونية، هي عصارة ما توصّل إليه العلم الحديث، لاسيِّما في القرن الأخير. وهذا دليل على أنَّ القرآن معجزة إلهية لهداية البشر.

يشير تعالى إلى أنَّ السماء بناها بقدرته وقوّته، وهي في حالة توسُّع، ولا يعلم مدى ذلك التوسع إلا هو سبحانه.

٢ - قال: وهناك آية أكثر دلالة مما تقدام على كيفية حدوث الأمطار، تطابق آخر ما وصلت إليه الاكتشافات الأخيرة، وهي قوله تعالى: ﴿أَلَم تَرَ أَنَّ اللهُ يزجى سحاباً ثمَّ يؤلِّفُ بينَهُ ثـمَّ يجعله رُكاماً فترى الودقَ يخرجُ من خلالِهِ وينزِّلُ من السَّماء من جبال فيها من بَرَدٍ فيُصيبُ به مَـنْ يشاء ويصرفُهُ عمَّن يشاء يكادُ سَنَّا برقه يذهبُ بالأبصار ﴾ (٣٦) ، ففي هذه الآية خلاصة كثير من المكتشفات الحديثة في تشكُّل المطر، كما في قوله: (يؤلُّفُ بينه)، أي أنَّ الله تعالى يؤلَّف بين السَّحاب، وهو دليل واضح على الحقيقة الكهربائية التبي تقوم عليهما الظواهر الجوية، فالتأليف بين السحاب إشارة واضحة للتقريب بين السُّحب المختلفة الكهربائية حتمى تتجماذب وتتعبَّأ في الجوِّ بحسب إرادة الله عزَّ وجل، فيتكوَّن بأمره تعالى من بين السحاب برق أو صواعق، ومطر، وبَرِد<sup>(٣٧)</sup>... على أنَّ الله تعالى لا يريـد

والمريخ، والمشترى، وزُحرا، وأورانوس، ونبتون، وبلو تـو)، وتوابعها تتحرك بهذه السرعة الهائلة (٧٠/٠٠٠) كيلومتر في الساعة تقريباً، على شكل لولبي نحو نجمة في السماء تسمَّى (النسر الواقع)، وتتحرك بسرعة أخرى في فلك حول مركز المجرَّة.

والمجرَّة في منطقة طويلة من النجوم تمتلا فوق رؤوسنا كالقوس، تمتد من أفق، وقد تركّزت فيها النجوم أكثر، وتكاثف بعضها فوق بعض، فهي كالطريق في السماء ازدحم بسالكيه ازدحاماً، وما سالكوه إلا النجوم.

على أنَّ مثل هذه المجرَّة التبي فوق رؤوسنا مجرَّات كثيرة لا تُعددُ ولا تُحصى.

وقد دلّت الأبحاث على أنَّ نجوم كلّ مجموعة في المجرَّة فضلاً عن دورانها في أفلاك حول بعضها، فإنَّها جميعاً تتحرك بحركة مشتركة حول المحور الأصلى للمجرَّة في فلك خاص.

ويذهب علماء الفلك إلى أنَّ مجموعتنا النجمية تشتمل على مائة بليون نجم أو أكثر. وما بين النجوم مملوء بالغازات وموادَّ مختلفة.

وثبت أنَّ جميع النجوم في حالـة حركة ﴿كَلُ يَجْسُرِي لأَجْسُلُ مسممي ((1) وتغيّر مواضعها بالنسبة لبعضيها البعض، ولكن لا نشعر بحركتها؛ لبعدها عنّا ملايين السنين الضوئية... والسَّنة الضوئية هي ما يقطعه ۲۷۰ الضوء بسرعته الكبيرة خـلال سـنة واحدة من أميال أو كيلو مترات. وبما أن الضوء يقطع في الثانية (۱۸٦۰۰۰) میل، أو(۳۰۰۰۰) کیلو متر تقريباً، فيكون ما يقطعه الضوء خلال سنة واحدة (٦) مليون مليون ميل، أو (١٠) مليون مليون كيلو متر تقريباً.

وقد عُلم أنَّ متوسط سرعة النجوم في حركتها إلى جهات شتى هو (٢٠) كيلومتر في الثانية، فالشمس مع سيّاراتها (عطارد، والزهرة، والأرض،

كما دلّت الأبحاث الدقيقة على أنَّ المجرَّات الخارجية يتباعد بعضها عن بعض باستمرار، وبسرعة هائلة جداً، تُقدَّر بآلاف الأميال في الثانية الواحدة، فعُلم أنَّ الفضاء يتمدَّد بين المجرَّات ويتسع باستمرار.

وهذا التمدد يُقدر (بمائة وخمسة أميال) في الثانية الواحدة، لكل بُعْد مقدار (مليون سنة ضوئية)، وعُلم أنَّ حجم الفضاء العالمي الآن يبلغ عشرة أمثال حجمه منذ بداية تمددُّده، وعُلم أيضاً أنَّ هناك من النجوم حجومها ملايين المرات قدر حجم الشمس.

وتمكَّنوا من خلال أجهزة خاصة من التعرف على نجوم قد أرسلت ضوءها منذ ملايين السنين، ولكنَّه لم يصل إلينا لحدِّ الآن.

فكم يا ترى سعة هذا الكون الذي خلقه الله عز وجل وهو في حالة اتساع مستمر بأمره تعالى حتى بلغ ما عليه اليوم؟<sup>(٤٢)</sup>.

٤ - قال تعالى: ﴿فَلا أُقَسَم بِمَا تُبصِرون ومالا تُبصرون ﴾<sup>(٤٢)</sup>. يقسم تعالى بما نراه، وبما لا نراه مما خلق من عوالم شتّى، عالم الجماد، وعالم النبات، وعالم الحيوان، وعالم الإنسان، وعالم الجنِّ، وعالم الأرواح، وما في السماء من عوالم لا تُرى حتى بأدقِ الآلات.

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

ومما لا يمكن إبصاره (الذَّرَّة)، وما أودع الله فيها، وهي مكوَّتة من: پروتونات موجبة، وإلكترونات سالبة، ونيوترونات متعادلة، فيها موجب وسالب.

فهي متكونة من جزأين، أحدهما (كهربائية موجبة)، والآخر (كهربائية سالبة)، وشحناتهما متساويتان، ومتضادتان.

(الإلكترونات) تدور حول مركز الذَّرَّة (الپروتونات) بسرعة هائلة تبلغ مئات الأميال في الثانية الواحدة، وهي تشبه المجموعة الشمسية من حيث

اليورانيوم، تُدعى (يورانيوم ٢٣٥)، أي في نواتها (٩٢) پروتونا، و (١٤٣) نيوترونا، ولا تُصنع القنبلة الذرية من بقية أنواع اليورانيوم، فيكون الوزن (٢٣-١٤٣-٩٣).

ومما لا ريب فيه أنَّ البشر لا يستطيع أن يخلق شيئاً، فلا يتمكن من خلق ذرّة جديدة غير موجودة. كما لا يستطيع البشر إيجاد پروتون، أو نيوترون من العدم دون أن يستعير من ذرات أخرى. كما أن العناصر وما في ذرًاتها من ترتيب دقيق، وتوزيع الپروتونات والنيوترونات، وحركة الإلكترونات

نفسها، فهو بنيان شامخ، رُوعي فيه تمام الحكمة، وكمال التدبير<sup>(٤٥)</sup>.

كلَّ ذلك جعل الفيلسوف الفرنسي (هانري بركسون) (HenriBergson) يعترف بالخالق ويقول: (إنَّ يداً غيبية تعمل في تنظيم هذه الحركات المنظَّمة لإيجاد أو حدوث تيار كهربائي، وأمواج كهربائية مختلفة، وتفاعلات الفراغ بين الإلكترونات وبين النواة، وكذلك تشبهها من حيث السرعة. كلُّ هـذا في الـذرة التي لا يمكن رؤيتها بأدق الآلات، وهي (مما لا تبصرون)، أي من غير المنظور. فلو وُضعت عشرة ملايين ذرة، بعضها إلى جنب بعض على شرط الكروية لكان طولها مليمتراً واحداً. ولو جمعنا مليار نواة من نوى الذرة لما أمكن رؤيتها مع أقوى المجاهر، ٢٧٢ ﴾ ومع ذلك فقد أودع الله تعالى فيها طاقة (قوة) عجيبة خارقة، تُدعى (طاقة النواة)، فإنَّ الطاقات (القوى) المدمِّرة عند انفلاق القنبلة الذرية إنما هي نتيجة تحرر هـذه (القـوى) الخارقـة مـن نـواة الذرة الضئيلة، وإنَّ كيلو غراماً واحداً مــن اليورانيــوم (٢٣٥) يطلــق حــين تحطيمه طاقة بقدر ما يطلق (٢٥٠٠٠٠٠) كيلو غرام من الفحم. فسبحان الله اللذي أودع هذه القوة الخارقة في نواة القنبلة الذرية التي هي نتيجة انفجار نواة نوع واحد من ذات

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

كيميائية إلى غير ذلك مما سيكشفه العلم الحديث)<sup>(٤٦)</sup>.

ويقول الفيزيائي (لورد كليفن): (إذا فكرت تفكيراً عميقاً، فإنَّ العلوم سوف تضطرُّك إلى الاعتقاد بوجود الله)<sup>(٧٤)</sup>، ويقول الدكتور (جورج ابرل دافيز) رئيس البحوث الذرية: (إنَّ كلَّ ذرّة من ذرات هذا الكون تشهد بوجود الله، وإنّها تدلّ على وجود الله حتى دون الحاجة إلى الاستدلال بأنَّ الأشياء المادية تعجز عن خلق نفسها)<sup>(٨٤)</sup>.

٥ – قال تعالى: ﴿والشمسُ تجري لمستَقَرِّ لها ذلك تقدير العزيز العليم ﴾<sup>(٤٩)</sup>.

هذه الآية من الآيات التي تبرهن على إعجاز القرآن الكريم؛ إذ نزلت في وقت لم يكن علم الفلك إلا كألف باء بالنسبة إلى ما وصل إليه الآن، نزلت في وقت كان علماء اليونان يقولون فيه: إنَّ الأرض مركز العالم، وجميع الكواكب والأنجم تدور حولها، حتى إذا ما جاء القرن السادس عشر

الميلادي وجاء الفلكيان كويرنيك، وكپلر وجاء غاليلو بمرقبه (التلسكوب)، وتقدر مت الرياضيات العالية بما في ذلك الميكانيك الأرضى والسماوي، ثبت لدى الفلكيين أنَّ الأرض تدور حول الشمس على شكل اهليلجي، وأن لا حركة للشمس، وأنَّ الكواكب تدور حولها على شكل منحن، فلما جاء القرن العشرون الميلادي، وتقدامت أكثر الرياضيات العالية، والميكانيك السماوي، وصُنعت مراقب كبيرة جداً، عُلم أنَّ للشمس حركة خاصَّة بها، وهي تسير بسرعة (٢٠) كيلومتراً في الثانية، أي بسرعة (٧٠٠٠٠) كم تقريباً في الساعة على شكل لولبي، نحو نجمة تُسمَّى (النّسر الواقع)، تُرى ثابتة لبعدها السحيق. وهي تستقرُّ بعد قطع هذه المراحل حيث يشاء الله تعالى. وقد ثبت ذلك منذ قرون بقوله المعصوم: ﴿والشمس تجرى لمستقرٍّ لها ذلك تقديرُ العزيز العليم ( •• • ).

٦ - ومن حقائق القرآن قوله تعالى: ﴿أُو كظلماتٍ في بحر لُجّيٍّ يغشاهُ مَوْجٌ من فوقِهِ مَوجٌ من فوقِهِ سَحَابٌ ظلماتٌ بعضُها فوقَ بعـض إذا أخرجَ يَدَهُ لم يَكَد ْ يَرَاها ومَن لم يجعل الله له نوراً فماله من نور 🗞

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

هذه الآية كانت سبباً في إسلام ملاّح غربي؛ حيث كان يقود سفينة في الجنوب الشرقي لآسيا، وإذا بعاصفة ٢٧٤ عظيمة غيّرت حالة الجوّ، فتعالت الأمواج بعضها فوق بعض، ومن فوقها سحاب، وساد ظلام دامس، بل ظلمات بعضها فوق بعض، لا يكاد المرء يَرَى يده إذا أخرجها. فيحار الملاح في أمر السفينة، ماذا يصنع؟، وكيف ينجو؟، فصار يجول فيها، يصعد وينزل، وفي هـذه الأثناء يرى رجلاً منكبّاً على كتاب يتلوه، فسأله عما يقرأ، أجابه: كتاب الله (القرآن)، فطلب منه ترجمة الآية التبي كان يتلوها، وهبي الآية المتقدمة: ﴿أو كظلمات في بحر

لجِّيٍّ...﴾، وحينذاك تحيّر الملاح فيما جاء في القرآن من وصف رائع لما فيه الآن من حالة عصيبة، وصف لا يقدر عليه إلا مَن جاب البحار، وشاهد حالة العواصف الشديدة المظلمة، فقال: إنَّ محمداً لم يكن قد خرج من الجزيرة العربية إلى مثل هذه البحار، ولم يشاهد هذه الحالات الغريبة الاستثنائية. إذن، لم يكن إلا طريق الوحى ﴿إِنَّ هُو إِلاَّ وحيى يُسوحَى علّمه شديدُ القوى (٢٥)، فآمن من ساعته (٥٣). وهناك أمثلة كثيرة أخرى نحو: (الزوجية في الكون) (عه) ، وخلق السماء، ﴿ثُمَّ استوى إلى السَّماء يتسع المجال لذكرها هنا. والحمد لله ربِّ العالمين، وصلَّى الله على محمد المصطفى وعلى آله الطيبين الطاهرين.

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

٩- السيوطي، جلال الدين، الإتقان في

**المصادر والمراجع:** ١- ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ط١، ١٩٩٥م. ٢- أحمد أمين، التكامل في الإسلام، دار المعرفة، بيروت.

٣- الجلالي، محمد حسين، فهرس
 التراث، تحقيق: محمد جواد الجلالي، دليل
 ما، إيران، ط١، ١٤٢٢هـ

٤- الحسيني، أحمد، تراجم الرجال،
 مكتبة آية الله المرعشي النجفي، قم،
 ١٤١٤هـ

٥- الخوئي، أبو القاسم، البيان في تفسير
 القرآن، مؤسسة إحياء آثار الإمام الخوئي،
 قم، ط٣، ٢٠٠٥م.

٦- الذهبي، محمد حسين، التفسير
 والمفسرون، آونددانش، ط١.

٧- الرضائي، محمد علي، دروس في
 المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن،
 تعريب: قاسم البيضاني، المركز العالمي
 للدراسات الإسلامية، قم، ط1، ١٤٢٦هـ

٨- رمضان، محمد خير، معجم المؤلفين
 المعاصرين، الرياض، ٢٠٠٤م.

علوم القرآن، تحقيق: أبو الفضل إبراهيم، الشريف الرضي، قم، ط٢، ١٤١١هـ ١٠- الطبرسي، الفضل بن الحسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، الأعلمي، بيروت، ط١، ١٩٩٥م. ١١- الفتلاوي، كاظم عبود، مشاهير المدفونين في الصحن العلوي، مكتبة الروضة الحيدرية، تسلسل (٣٢).

١٢- الفيومي، أحمد بن محمد، المصباح
 المنير، المكتبة العصرية، بيروت، ٢٠٠٤م.
 ١٣- مجمع اللغة العربية، المعجم

الوسيط، ناصر خسرو، طهران، ط۲.

١٤– نوفل، عبد الرزاق، القرآن والعلم الحديث، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٩٧٣م.

٥١- (google) مدرسة الإمام
 الحسين الشكر، العلامة أحمد أمين الكاظمي.
 ١٦- (google) الدكتور أحمد أمين
 جبل قمَّتُهُ (التكامل في الإسلام)، لقاء مفصَّل مع نجله (محمد أحمد أمين).

الهوامش: (١) مشاهير المدفونين في الصحن العلوي، كاظم عبود الفتلاوي، الروضة الحيدرية، تسلسل (٢٣)، وتراجم الرجال، أحمد الحسيني، جـ ۱، ص: ۹، و(google) مدرسة الإمام الحسين علامية العلامة أحمد أمين الكاظمي، و(google) الدكتور أحمد أمين جبل قمَّتُهُ (التكامل في الإسلام)، لقاء مفصَّل مع ابنه (محمد أحمد أمين). (٢) كما حدّثنى بذلك أحد معارفنا، من ٢٧٦ ) خريجي المعهد الطبي في بغداد، حيث كـان من المواظبين على حضور محاضراته آنذاك. (٣) ن. م السابقة. (٤) فهرس التراث، محمد حسين الجلالي، حـ٢، ص: ٤٩٧. (٥) ن. م السابقة، ومعجم المؤلفين المعاصرين، محمد خير رمضان، حـ ۱، حرف الهمزة، ص: ٥٢. (٦) ن. م السابقة. (٧) آل عمران/ ١٨٢. التكامل في الإسلام، أحمد أمين، حـ١، ص: ٧.

(٨) لمست ذلك من خلال تجربتي مع الكتاب، حيث قرأته كلَّه بأجزائه السبعة من الغلاف إلى الغلاف في أوائل السبعينات؛ نظراً لما يمتاز به من موضوعات مهمة نافعة، ومنهجية علمية، وأسلوب ساحر مؤثّر، كـلَّ ذلك دفعني إلى إتمام قراءته حتى النهاية، بلا كلل ولا ملل، بل وتأثرت به كثيراً. (٩) لسان العرب، ابن منظور، حرف الفاء، حدا، ص: ۲۳۱. (١٠) البيان في تفسير القرآن، أبو القاسم الخوئي، ص: ٣٩٧. (١١) المصباح المنير، أحمد الفيومي، حرف النون، ص: ٣٢٢. (١٢) دروس في المناهج والاتجاهات التفسيرية للقرآن، محمد على الرضائي، ص: .1A (١٣) المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، حرف العين، ص: ٦٢٤. (١٤) الرضائي، ص: ١٥٢. (١٥) التفسير والمفسرون، محمد حسين

الذهبي، حـ٢، ص: ٣٢٨ – ٣٣٣. (١٦) ن. م، ص: ١٣٣١.

منهج تفسير القرآن العلمي للدكتور أحمد أمين الكاظمي

(٣٣) الحجر / ٢٢. (٣٤) سنة (١٣٩٠هـ) وهـي السـنة التـي تـوفي فيها المؤلِّف. (٣٥) التكامل في الإسلام، حـا، ص: ٤٨. (٣٦) النور / ٤٣. (٣٧) يزجي: يسوق برفق. يؤلُّف بينه: يضمُّ بعضه إلى بعض فيصبح قطعة واحدة. ركاماً: متراكباً بعضه فوق بعض. الودَق يخرج من خلاله: المطر يخرج من خلال السحاب. TVV ينزَّل من السماء من جبالٍ فيها من بَرَدٍ: ينزَّل من جبال السحب قطرات المطر متجمدة كقطع الثلج. سَنَا بَرقِه: ضوء برقه. راجع الطبرسي في مجمع البيان، حـ٧، ص: ٢٥٨. (٣٨) الأنعام/ ١٤٩. (۳۹) ن. م، حـ۱، ص: ٤٨، ٤٩. (٤٠) الذاريات/ ٤٧. (٤١) الرعد / ٢. (٤٢) ن. م، حـ٣، ص: ٦٥ – ٦٧. (٤٣) الحاقة/ ٣٨، ٣٩. (٤٤) ن. م، حـ٣، ص: ٧٤ - ٩٠.

(۱۷) ن. م، ص: ۳٤۰ – ۳٤۹. (١٨) الإتقان في علوم القرآن، السيوطي، تحقيق: أبو الفضل إبراهيم، حـــ النوع الخامس والستون في العلوم المستنبطة من القرآن، ص: ٢٨ - ٤٣. (١٩) الرضائي، مصدر سابق، ص: ١٦٤. (۲۰) ن. م، ص: ۱٦٥. (۲۱) ن. م، ص: ۱۹۳. (۲۲) ن. م، ص: ۱۸۰. (٢٣) الأعراف/ ١٨٩. (٢٤) القرآن والعلم الحديث، عبد الرزاق نوفل، ص: ١٥٦. (۲۵) ن. م، ص: ۱۸۲. (۲٦) ن. م، ص: ۱۸۲ – ۱۸٤. (٢٧) التكامل في الإسلام، أحمد أمين، حـ٦، ص: ١٩ – ٢٠. (۲۸) ن. م، ص: ۲۰. (۲۹) ن. م، حـ۳، ص: ۲۵. (۳۰) ن. م، ص: ۱۰. (٣١) ن. م، حــ٦، ص: ٧٠ - ٧١. والآية: ٣٤/ التوبة. (۳۲) ن. م، حـ۱، ص: ۲٤.

den.



مقدمة:

مثلما تختفي الدّرر الثمينة في قعور البحور وتتوارى اليواقيت النفيسة بين جلاميد الصخور كذلك قد تختبئ بعض العقائد الصحيحة فى لجج اللجاج، ويخفت صوت الحقيقة في صخب التكلف وضجيج التعنّت ولغط العناد، ويستر الزيف الأصالة، ويدفع الإصرار على الباطل بنات الأفكار السديدة إلى أن تنزوي في غيهب الجهل، ولا تسفر إلا حين يتنفس صباحها وقد طلعت تباشير الإنابة إلى الحق وبدا جمال الارعواء إلى الصواب وأطلَّ حسن العودةِ إلى الفطرة السليمة، ومما يثير الأسف أن البَداء قد أضيع قدره ولم يفهم بوصفه لفظا دالا على عقيدة إسلامية أصيلة، أو أنه قد وُظّف لإحداث الخلاف بين المسلمين، وهو بوصفه مصطلحا شرعيا من أُسس التوحيد في الواقع، والإيمان به يعدّ من الأولويات في الدين، وسيتضح ذلك إن شاء الله في ما يلى من هذا المقال

الوجيز الذي أُعِدَّ بعيداً عن التعقيد وصيغ قصيّاً عمّا لا تكون الحاجة إليه ماسمة. نسأل الله التوفيق والعون وأن يكفينا المهم ويصد عنا الشرور ويحجزنا عن السوء، ﴿ربنا آتنا من لدنك رحمة وهيّئ لنا من أمرنا رشداً » (سورة الكهف، من الآية ١٠). الكلمات الدليلية: اعتقادات، الشيعة الإمامية، البَداء، الدعاء، مصبر الإنسان. البداء في اللغة: البَداء حلى وزن العَلاء – اسم من بدا لفلان في الأمر يبدو بَداءٌ (بالرفع لأنه الفاعل)، ويقال أيضاً: بَـدْوٌ وبَـداءةٌ، وربما قيل: بُدُوُّ كما يقال: دنا يدنو دُنُواً، وكأنما جيء بالبَداء على وزن فَعال كراهيةَ الواو مع الضمة لأجل الثقل وميلاً إلى الخفة وطلباً لها، ومعنى بدا له في الأمر: (١) انصرف عنه، و(٢) ظهر له ما لم يظهر أوَّلاً، و(٣) نشأ له

فيه رأي.

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

وبدا الشيء: ظهر، والعرب تقول: فلان أبو بَدَوات، وتقول: ذو بَدَوات، (لأنه يأمر ثم ينهى) (١) ، و(كانت العرب تمدح بهذه اللفظة؛ فيقولون للرجل الحازم: ذو بَدَوات، أي: ذو آراء تظهر له، فيختار بعضاً، ويُسْقطُ بعضاً) (٢).

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

و(البداءُ: استصواب شيء عُلِم بعد أن لم يُعْلَم) (")، وهو بهـذا المعنى غير جائز على الله تعالى؛ لأنه يعنى القول بتغير علم الله لخفاء المصالح عليه ٢٨٢ ونسبة الجهل إلى الله تعالى، وهو محال، ولا يقول به مسلم، غير أن الألفاظ قد تمر بمرحلة النقل أو الاستعمال لمصطلح معين في معنى خاص لمناسبة بين المعنى الأول والمعنى المنقول إليه اللفظ أو المعنى المستخدم فيه اللفظ، ومن هنا كان اللازم تفسير لفظ البداء الـذي ورد في الشريعة، ومعرفة المراد به في الاصطلاح الشرعي.

البداء في الاصطلاح: نقل الشارع بعض الألفاظ المستعملة عند العرب إلى معانٍ أُخَرَ كنقل لفظ الصلاة الدال في اللغة على الدعاء إلى معني خاص للعبادة الإسلامية المعروفة المتكونة ممن الركوع والسجود وغيرهما، فصار بهذا النقل دالاً عند الإطلاق في كلمات الشارع والمتشرعة على تلك العبادة الخاصة دون المعنبي الأول، واستعمل لفط البداء ليدل على معنى خاص يختلف في بعض جوانبه عن معناه اللغوي الأول، هذا إذا بنينا على كون البداء لغة لا ينفك عما يستحيل على الله تعالى، فتكون التسمية من باب المضاهاة والمحاكاة والتحدث بلسان القوم كي يفقهوا ويفهموا الموضوع، وذلك لما درج عليه العرف الاجتماعي من أنَّه إذا غيَّر أحد قراراً قد اتخذه قال: بدا لي الأمر الفلاني، فالله سبحانه (يعبر عن فعل نفسه في مجالات كثيرة بما يعبر الناس به عن فعل أنفسهم لأجل

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

تلك الأمور التي اعتبرت منسوبة إلى الله تبارك وتعالى في الآيات المباركة التي يعتد بنسبتها إليه عز وجل بالانضمام إلى معرفة ما شاكل هذا من الحديث والنظر فيه وفهمه وإدراكه والتأمل فيه وتدبره وتعقل ما ماثله مما ينبغي فيه تحري أنحاء الصدق والتقلب في أحناء الحق، فإن تأسيس معنى البداء في الاصطلاح الذي تقول به الشيعة الإمامية مبني على التدبر في القرآن الكريم وما يهدي إليه وما ترشد إليه الروايات الشريفة وتدل عليه.

والبداء -بادئ بدء وباختصار - هو بمثابة النسخ، وقد ذكر الشيخ الصدوق أن الإقرار بالبداء لله (معناه أن له أن يبدأ بشيء من خلقه، فيخلقه قبل شيء، ثم يعدم ذلك الشيء، ويبدأ بخلق غيره، أو يأمر بأمر، ثم ينهى عن مثله، أو ينهى عن شيء، ثم يأمر بمثل ما نهى عنه، وذلك مثل نسخ الشرايع، وتحويل القبلة، وعدة المتوفى عنها زوجها، ولا يأمر الله عباده بأمر في وقت ما إلا وهو

المشاكلة الظاهرية، فترى القرآن ينسب إلى الله تعالى المكر والخديعة والنسيان والأسف، إذ يقول: ﴿إِنههم يكيدون كيداً \* وأكيد كيداً (سورة الطارق، الآيتان ١٥–١٦)، ﴿وِمَكَسِرُوا مَكَسِراً ومكرنا مكراً وهم لا يشعرون ﴾ (السورة التي يذكر فيها النمل، الآية ٥٠)، ﴿إِنَّ المنافقين يَخَادعون الله وهو خادعهم ﴾ (سورة النساء، من الآية ١٤٢)، أنسوا الله فنسيهم »<sup>(٤)</sup> (سورة التوبة، من الآية ٦٧)، ﴿فَلَمَا أَسْفُونَا انتقمنا منهم (سورة الزخرف، من الآية ٥٥) (٥) وجاء في تفسير ذلك في حديث- عن أبي عبد الله الصادق السَّلَة أنه قال: (إن الله عز وجل لا يأسف كأسفنا، ولكنه خلق أولياء لنفسه يأسفون ويرضون، وهم مخلوقون مربوبون، فجعل رضاهم رضا نفسه، وسخطهم سخط نفسه، لأنه جعلهم الدعاة إليه، والأدلاء عليه)(")، وجدير بالذكر أن هذا الكلام يلقى مزيداً من الضوء على الكيفية التبي تستوعب بها

الخرزى في الحياة الدنيا ومتعناهم إلى حين ﴿ سورة يونس، الآية ٩٨). وقال الشيخ الصدوق معبراً عن المقام الرفيع لهذا المعتقد ومبيناً شريف مرتبته وسناء مكانته: (وما عظّم الله عـز وجل بشيء أفضل من الإقرار بأن له الخلق والأمر، والتقديم والتأخير، وإثبات ما لم يكن ومحو ما قد كان، والبداء هو رد على اليهود لأنهم قالوا: إن الله قد فرغ من الأمر فقلنا: إن الله كل يوم في شأن، يحيى ويميت ويرزق ويفعل ما يشاء، والبداء ليس من ندامة)، ثم قال -وهو يشير إلى أصل معنى البداء-: (وهو ظهور أمر، يقول العرب: بدا لي شخص في طريقي، أي: ظهر، قال الله عز وجل: ﴿وبدا لهم من الله ما لم يكونوا يحتسبون ﴿ سورة الزمر، من الآية ٤٧)، أي: ظهر لهم، ومتبى ظهر لله تعالى ذكره من عبد صلة لرحمه زاد في عمره، ومتى ظهر له منه قطيعة لرحمه نقص من عمره، ومتى ظهر له من عبد إتيان الزنا نقص من يعلم أن الصلاح لهم في ذلك الوقت في أن يأمرهم بذلك، ويعلم أن في وقت آخر الصلاح لهم في أن ينهاهم عن مثل ما أمرهم به، فإذا كان ذلك الوقت أمرهم بما يصلحهم، فمن أقر لله عز وجل بأن له أن يفعل ما يشاء ويعدم ما يشاء ويخلق مكانه ما يشاء، ويقدم ما يشاء فقد أقر بالبداء)<sup>(V)</sup>.

إن البداء نسخ، ولكنه نسخ في إن البداء نسخ، ولكنه نسخ في كان قد أخفاه عنهم سابقاً، ويرفع الحكم الشرعي الظاهر في الاستمرار بحيث لم يكن النسخ متوقعاً فهو يملك تغيير مصيرهم نتيجة عملهم، فيرفع الأمر التكويني الذي جعله الله لمصلحة مؤقتة والظاهر في الاستمرار، ويظهر الواقع في علمه، والذي هو للبشر على خلاف المتوقع؛ قال الله سبحانه: إيمانها إلا قوم يونس لما آمنوا الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

المائدة، من الآية ٦٤) ألم تسمع الله عز وجل يقول: (يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب ؟(سورة الرعد، الآية ٣٩)<sup>(٩)</sup>، فالبداء رفض للحتمية الكونية، وهو مطابق للعقيدة الإسلامية التي ترى أن قدرة الله مطلقة وسلطته لا تُحَدُّ.

البداء في القرآن الكريم وروايات أهل البيت عظيم:

بما أن القرآن الكريم كتاب الله أنزله بالحق ليحكم بين الناس فيما اختلفوا فيه، فلا مناص من الرجوع إليه في هذا الأمر المهم، ولا مندوحة عنه وعن التفسير المرتبط به مما وصلنا من الروايات عن أهل البيت عليه الذين لا يفارقون القرآن، ولا يفارقهم القرآن، وهذان هما الثقلان اللذان أمرنا بالتمسك بهما، أي: القرآن الكريم وأهل البيت عليه (<sup>(۱)</sup>، ولا شك أن تفسير البداء بالظهور بعد الخفاء، واستعماله في مرارد تبدك الآراء والأفكار والأغراض والمقاصد مما يستبطن

رزقه وعمره، ومتى ظهر له منه التعفف عـن الزنـا زاد فـي رزقـه وعمـره) (^) ، فالقول بالبداء كان رداً لفكرة يهودية، وهي زعمهم أن الله مسلوب الإرادة في كل ما كتب وقدر، لأنه أكمل ما أراد واعتزل، فيده (مغلولة) عن القبض والبسط والأخذ والإعطاء، وأنه قد جرى فيها قلم التقدير فلا تغيير، فالتزموا -متكئين على قولهم هـذا-بسلب القدرة عن الله، فردّ الله عليهم ذلك بقوله في القرآن الكريم والنور المبين: ﴿بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء (سورة المائدة، من الآية ٦٤)، فقد روي عن الإمام أببي عبـد الله جعفر الصادق الطَّيْةِ (أنه قال في قول الله عز وجل: ﴿وقالت اليهود يد الله مغلولة » (سورة المائدة، من الآية ٦٤): لم يعنوا أنه هكذا، ولكنهم قالوا: قد فرغ من الأمر، فلا يزيد ولا ينقص، فقال الله جل جلاله تكذيباً لقولهم: ﴿غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا بل يداه مبسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾ (سورة

هذه ولا ينقص هذه، فإن الله عز وجل يحجب بين الداء والدواء حتى تنقضى المدة، ثم يخلى بينه وبينه فيكون برؤه بذلك الدواء، أو يشاء فيخلى قبل انقضاء المدة بمعروف أو صدقة أو برً، فإنبه يمحو الله ما يشاء ويثبت، وهو يبدئ ويعيد) (١٣). وروي في حديث (عن جعفر بن محمد بن أبى فاطمة قال: قال لي أبو عبد الله الشَّلَاةِ: يا ابن أبي فاطمة إن العبد يكون باراً بقرابته، ولم يبقَ من أجله إلا ثلاث سنين، فيصيره الله ثلاثاً وثلاثين سنة، وإن العبد ليكون عاقًا بقرابته، وقد بقى من أجله ثلاث و ثلاثون سنة، فيصيره الله ثلاث سنين، ثم تلا هذه الآية ﴿يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب)(١٤)، وفي دعائم الإسلام للنعمان المغربي: (روينا عن محمد بن على (صلوات الله عليه) أنه قال: في قول الله تعالى: ﴿ تَنْزَلْ الملائكة والروح فيها (سورة القدر، من الآية ٤)، قال: تنزل فيها الملائكة والكتبة إلى السماء الدنيا، فيكتبون ما جهلاً سابقاً وعلماً مستحدثاً، أمران غير مقبولين وكلاهما منفيان عن الله تعالى؛ وذلك لأن علم الله سبحانه وتعالى غير مسبوق بجهل، ومفهوم الرأي والنظر في نفسه متقوم بالمعنى الاكتسابي للعلم، وعلم الله ليس حصولياً اكتسابياً. ومن هنا كان لزاماً أن نلاحظ البداء خالياً من أيّ محذور، وننظر إلى ما نطقتْ به آيات القرآن الكريم وما ورد من الروايات بهذا الشأن لفهم هذا ۲۸٦ المصطلح، فمما استدل به على البداء قول الله تعالى: ﴿يَمْحُو الله مَا يَشْاء ويثبت وعنده أمّ الكتاب (سورة الرعد، الآية ٣٩)، وقد جاء في حديث عن أمير المؤمنين الشَّلَةِ أنه قال: (ولولا آية في كتاب الله عز وجل لأخبرتكم بما كان وما يكون وما هـ كائن إلى يوم القيامة، وهي آية ﴿ يمحو الله ما يشماء ويثبصت وعنصده أم الكتــــاب)((۱)، وروي (عـــن العالم الشَيْر (١٢) أنه قال: أيام الصحة محسوبة، وأيام العلة محسوبة، ولا يزيد

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

يكون في السنة من أمور ما يصيب العباد، والأمر عنده موقوف، له فيه المشية، فيقدم ما يشاء، ويؤخر ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويثبت، وعنده أم الكتاب) (١٥)، و(عن محمد بن مسلم عن أبي عبد الله الله عالماً في الله عنه الله نبياً حتى يأخذ عليه ثلاث خصال: الإقرار له بالعبودية، وخلع الأنداد، وأن الله يقدم ما يشاء، ويؤخر ما يشاء) (١٦)، وروي (عن حمران، عن أبي جعفر الطَّلَةِ قال: سألته عن قول الله عز وجل: فضي أجــلاً وأجــل مسـمى عنده (سورة الأنعام، من الآية ٢) قال: هما أجلان: أجل محتوم، وأجل موقوف) (١٧)، وروي (عـن عبـد الله بـن سنان عن أبي عبد الله الله الله عال: ما بدا لله في شيء إلا كان في علمه قبل أن يبدو له) (١٨)، و(عن عَمْرو بن عثمان الجهني، عن أبي عبـد الله الطُّلَةِ قـال: إن الله لم يبد له من جهل) (١٩)، فما دام الأمر كذلك -وهـو كـذلك- فمـا هـي

الحكمة من التعبِّد بالبداء؟، وهـل فيـه فائدة للمعتقد به؟. فائدة البداء: إن القول بالبداء يستبطن أمرين جليلين، وهما: (١) أمر عَقَدِيّ: وهو عدم القول بسلب القدرة من الله وعدم الاعتقاد بعزل الله عن ملكه، وكأنَّ عقيدة البداء جاءت مكملة لعقيدة القضاء والقدر، فلكى يدفع الغلو والإفراط في عقيـدة TAV القضاء والقدر ولا تؤخذ بمعنى سلب الاختيار عن الله سبحانه وتعالى وعن الإنسان كان لا بد من إتمامها بعقيدة البداء التي جاءت لتؤكد أن القدر لا يصل إلى حد سلب الاختيار عن الله تعالى، ولا سلب الاختيار عن الإنسان. (٢) أمر تربوي: وهو أن لا يترك العبادُ التضرعَ إلى الله تعالى وأعمالَ البرّ والدعاء الذي هو مفتاح كلّ رحمة ونجاح كل حاجة، وأن يحذروا الأعمال السيئة التي تغيّر مصير الإنسان وتبدّل حاله، والله تعالى جدّه يقول في

عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون» (سورة الأعراف، الآية ٩٦)، فقد كانت آجالهم في ما يقول الشيخ المفيد- (مشترطة في الامتداد بالبر، والانقطاع بالفسوق) (٢٤)، وقد روي (عن أبى عبد الله المُلْكَلِهِ أنه قال: من يموت بالذنوب أكثر ممن يموت بالآجال، ومن يعيش بالإحسان أكثر ممن يعيش بالأعمار) (٢٥) ويقول الله سبحانه: ﴿وضرب الله مــثلاً قريــة كانت آمنة مطمئنة يأتيها رزقها رغداً من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون (سورة النحل، الآية ١١٢). وروي عن أبسى عبـد الله الطُّلَةِ أنـه قال: (إن الدعاء يرد القضاء، وإن المؤمن ليأتي الذنب فيحرم به الرزق)(٢٦) ، و(عن صفوان، عن بسطام الزيات، عن أبى عبد الله المشَكِّه قال: إن الدعاء يرد القضاء وقد نزل من السماء وقد أبرم إبراماً) (٢٧)، و(عن أبي حمزة كتابه المجيد: ﴿إِنَّ الله لا يغير ما بقوم حتى يغيروا ما بأنفسهم وإذا أراد الله بقوم سوءاً (٢٠) فلا مرد له وما لهم من دونه من وال السورة الرعد، من الآية ١١)، فالإنسان (له أن يغير مصيره ومقدره بحسن فعله ويخرج نفسه من عداد الأشقياء ويدخلها في عداد السعداء كما أن له عكس ذلك)(٢١)، نعوذ بالله من الشقاء وطوارق سوء البلاء، (ولو أن أهـل المعاصبي وكسبة ٢٨٨ الـذنوب إذا هـم حـذروا زوال نعـم الله وحلول نقمه وتحويل عافيته وأيقنوا أن ذلك من الله جل ذكره بما كسبت أيديهم، فأقلعوا وتابوا وفزعوا إلى الله جل ذكره بصدق من نياتهم وإقرار منهم بذنوبهم وإساءتهم لصفح لهم عن كل ذنب وإذاً (٢٢) لأقالهم كل عشرة ولرد عليهم كل كرامة ونعمة، ثم أعاد لهم من صلاح أمرهم ومما كان أنعم به عليهم كل ما زال عنهم وأُفسد عليهم) (٢٣)، قال الله تعالى: ﴿ولو أَن أهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

779

قال: قال أبو جعفر عليكة: صلة الأرحام تزكي الأعمال وتنمي الأموال وتدفع البلوى وتيسر الحساب وتنسئ في الأجل)<sup>(٢٨)</sup>.

وبعد هذا العرض الملخص لهذا المعتقد الذي يفتح باب الأمل على مصراعيه بين يدي الإنسان للخروج من ظلمات القنوط إلى نور التوجه إلى الله بنفس مطمئنة وقلب مؤمن بأن الله قادر يعجزه شيء، والإذعان بأن الله قادر على الحوادث اليومية مختار يفعل بإرادته ما يشاء ويتصرف في ملكه كيف يشاء، بعد هذا، يتضح لنا معنى الحديث المروي عن الإمام أبي عبد الله جعفر الصادق الشيد: (ما عُظّمَ الله بمثل البَداء)<sup>(٢٩)</sup>.

المصادر والمراجع: ۱ القرآن الكريم كتاب الله العزيز. ۲ الاحتجاج للشيخ الطبرسي، دار النعمان للطباعة والنشر، النجف الأشرف، العراق، طبعة سنة ۱۹۹٦م.

٣ الاختصاص المنسوب للشيخ المفيد، تحقيق: علي أكبر الغفاري، منشورات مؤسسة النشر الإسلامي التابعة لجماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم المقدسة، الطبعة الثامنة، ١٤٢٧هـ

٤ أمالي الشيخ الصدوق، منشورات مركز الطباعة والنشر في مؤسسة البعثة، سنة ١٤١٧هـ

٥ أمالي الشيخ الطوسي، دار الثقافة
 للطباعة والنشر والتوزيع، قم، الطبعة الأولى،
 ١٤١٤هـ

۲ بحار الأنوار للشيخ محمد باقر المجلسي، مؤسسة الوفاء، بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، ١٤٠٣هـ-١٩٨٣م.

۲ تصحيحات اعتقادات الإمامية للشيخ
 المفيد، دار المفيد للطباعة والنشر والتوزيع،

بيروت، لبنان، الطبعة الثانية، ١٤١٤هـ-١٩٩٣م. ٨ للتوحيد للشيخ الصدوق، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، إيران، الطبعة العاشرة، ١٤٣٠هـ ق. ٩ شرح أصول الكافي للمازندراني، دار إحياء التراث العربي للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ- ٢٠٠٠م. ١ للفقه المنسوب إلى الرضاعاتي،

التـراث، قـم، نشـر المـؤتمر العـالمي للإمـام الرضاعاتي»، مشهد، الطبعة الأولى، ١٤٠٦هـ

١١ - قرب الإسناد للشيخ الحميري القمي، تحقيق: مؤسسة آل البيت الله لإحياء التراث، قم المقدسة، الطبعة الأولى، ١٤١٣هـ

١٢ - الكافي للشيخ أبي جعفر محمد بن
 يعقوب الكليني، دار الكتب الإسلامية،
 طهران، إيران، الطبعة الرابعة، ١٤٠٧هـ
 ١٣ - لسان العرب لابن منظور، نشر أدب
 الحوزة، قم، إيران، طبعة سنة ١٤٠٥هـ

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

191

----

١٤ -محاضرات في الإلهيات للعلامة المحقق الشيخ جعفر السبحاني، تلخيص المحقق الشيخ علي الرباني، مؤسسة الإمام الصادق الشيخ، قم، الطبعة التاسعة، ١٤٢٧هـ
١٥ -المحيط في اللغة للصاحب بن عباد، عالم الكتاب، بيروت، لبنان، الطبعة الأولى، ١٤١٤هـ
١٢ -مسند أحمد بن حنبل، دار صادر، بيروت، لبنان.

جماعة المدرسين في الحوزة العلمية في قم المقدسة، ١٣٦١ هجري شمسي.

لِقَاء يَوْمِهِمْ هَذَا﴾، أي: نتركهم كما تركوا الاستعداد للقاء يومهم هذا. قال الشيخ الصدوق: قوله: نتركهم، أي: لا نجعل لهم ثواب مَن كان يرجو لقاء يومه، لأن الترك لا يجوز على الله عز وجل، وأما قول الله عز وجل: ﴿وتركهم فمي ظلمات لا يبصرون، أي: لم يعاجلهم بالعقوبة وأمهلهم ليتوبوا. يراجع كتاب التوحيد، ص ١٦٠. والتوضيح الذي ذكره الشيخ الصدوق في معنى (نتركهم) بقوله: « أي: لا نجعل لهم ثواب مَن كان يرجو لقاء يومه » منسجم مع رواية الاحتجاج. ٥. محاضرات في الإلهيات، ص ٢٣٦، ٦. الکافی، ج ۱، ص ۱٤٤، ٧. التوحيد، ص ٣٢٧، ٨ التوحيد، للشيخ الصدوق، ص ٣٢٧. ٩. معانى الأخبار، للشيخ الصدوق، ص ١٨. ١٠. يراجع: الأمالي، للشيخ الصدوق ص ٦١٦، ومسند أحمد بن حنبـل ( ج ٣ ص، ١٤ و ۱۷ و ج ۵، ص ۱۸۲). ١١. الاختصاص ص ٢٣٥،

الهوامش: المحيط في اللغة مادة (ب د و). ۲. لسان العرب مادة (ب د و). ٣. لسان العرب مادة (ب د و). ٤. ورد في تفسير الآية -في حديث-عن أمير المؤمنين الشَّلَةِ أنه قال: إنما يعنى نسوا الله في دار الدنيا ولم يعملوا بطاعته فنسيهم في الآخرة، أي: لـم يجعـل لهـم فـي ثوابـه شـيئاً فصاروا منسيين من الخير. يراجع الاحتجاج للطبر سے، ج ۱، ص ۳۵۹، وروى الشيخ ٢٩٢ الصدوق في كتاب التوحيد بسنده عن القاسم بن مسلم، عن أخيه عبد العزيز بن مسلم، قال: سألت الرضا على بن موسى عليه الله الم عن قول الله عز وجل: ﴿نسوا الله فنسيهم ﴾ فقال: إن الله تبارك وتعالى لا ينسبي ولا يسهو، وإنما ينسبي ويسهو المخلوق المحدث، ألا تسمعه عز وجل يقول: ﴿وما كان ربك نسيا ؟؟ ، وإنما يجازى من نسيه ونسى لقاء يومه بأن ينسيهم أنفسهم، كما قال عز وجل: ﴿وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَاهُمْ أَنفُسَهُمْ أُوْلَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾، وقوله عز وجـل: ﴿فَالْيَوْمَ نَنسَاهُمْ كَمَا نَسُواْ

الإيمان بالبَداء مدخل إلى السعادة والهناء

197

١٢. يراد بلفظ العالم في بعض الروايات الإمام موسى الكاظم على للله. ۳٤١، الفقه المنسوب للرضاع الشلاب ص ٣٤١، ١٤. بحار الأنوار، ج ٧١، ص ٢٧٧. 10. ج ۱، ص ۲۸۱. ١٦. الکافی، ج ١، ص ١٤٧. ١٧. الكافي، ج ١، ص ١٤٧. ۱۸. الکافی، ج ۱، ص ۱٤۸. ۱۹. الکافی، ج ۱، ص ۱٤۸. ۲۰. قال المازندراني في شرح أُصول الكافي ج ۱۲، ص ۳٥٤ : إرادة حتم. ٢١. محاضرات في الإلهيات، ص ٢٣٩٠ ٢٢. كثيراً ما تكتب إذاً بالنون، أي: إذن. ۲۳. الکافی، ج ۸، ص ۲۵۷ ٢٤. تصحيحات اعتقادات الإمامية للشيخ المفيد، ص ٦٦. ٢٥. أمالي الشيخ الطوسي، ص ٣٠٥، ٢٦. قرب الإسناد للحميري القمي، ص ٣٢. ۲۷. الکافی، ج ۲، ص ٤٦٩ ۲۸. الکافی، ج ۲، ص ، ۱۵۰ ۲۹. الکافی، ج ۱، ص ۱٤٦.



خلاصة البحث: خلق الله (عزوجل) الإنسان، وخلق معه تلك الأمنيات والإمكانيات التي تحقق له ما يريده، إن حاول فهم كيفية الإفادة منها. ومن تلك الأمنيات تحصيل الكمال والرقي في جوانب الحياة كافة.

وهذا تبعا لإدراك الأفراد، فمنهم من يسعى لتحصيل الكمال المادي، ومنهم من يسعى لتحصيل الكمال العلمي، ومنهم من يسعى لتحصيل الكمال الأخلاقي والروحي. في حين إن الباري (جل جلاله) قد بيّن لنا طرق الكمال وسبله، وكيفية الإفادة منها.

وخلق النماذج الحية الواقعية التي تنقل لنا صورة الكمال المطلوب الذي يؤمّن لنا السعادة الدنيوية والأخروية. فالقرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة ينابيع الحكمة الربانية التي أودعها (جل جلاله) في حياتنا؛ كي نستلهم منها دروسا وعبرا تقوّم سلوكياتنا، وترسم طريق الحق لنا، ومعهما أرفق الله تعالى

نورا يضيء البشرية ويزهرها، وهو نور حكمة السيدة الزهراء بي كانت وما زالت اللوحة المثالية والانعكاس الواضح لتعاليم القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة في سبيل تنمية المجتمع وتقويته وجعله راقيا علميا وإيمانيا وأخلاقيا.

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

أتناول في هـذا البحـث الأفكـار الآتية:

١- لمحة تعريفية عن القرآن
 الكريم والسنة النبوية الطاهرة،
 والتعريف بشخصية السيدة العظيمة
 الزهراء عليها.

٢- دور القرآن الكريم والسنة النبوية في تحقيق الكمال والتنمية البشرية (على ضوء شخصية السيدة الزهراء علي): \*الكمال الأخلاقي.

> \* الكمال الروحي. \* الكمال العلمي. \* الكمال المادي.

مثاليا لتحقيق سعادة المجتمعات الإنسانية. ٣-سبل الإفادة من القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة لتحقيق الكمال والتنمية البشرية. ۳ - آثار الاتباع والتطبيق لأوامر الكتاب والسنة في تنمية الفرد والأسرة والمجتمع.

نتائج البحث: إن الناظر بعين التحليل لسيرة السيدة الزهر اعيليك سيلحظ أهمية الجانب ٢٩٨ المعرفي المستقى والمستلهم من كلمات الوحي الرباني والسنة النبوية المباركة بدقة يسمح لنا أن نخوض -بعمق– في دراسة أهمية هذه الشخصية الإلهية في بناء المجتمع الإسلامي، منذ ولادتها حتى يومنا الحاضر والمستقبل. وهبي الأسوة والقدوة لكل النساء اللاتمي يردن بناء مجتمعاتهن بصبغة إسلامية وأصالة معرفية تعتمد القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة مصدرا

المقدمة:

يقف الإنسان حائرا في هذا العالم باحثا عن سبل تحقيق الكمال الذي يؤمّن له السعادة بكل أشكالها. والله (جل جلاله) خلق الإنسان، وخلق معه تلك الأمنيات والإرادة في السعي للوصول إلى الكمال، وخلق له كذلك الطرق والدروب التي تؤمّن له رغبته في تحقيق ذاته وجعلها راقية.

أنزل الله تعالى كتابه العزيز، كتاب العلم والمعرفة والحكمة، كتاب الأدب والخلق الكامل، قال الله تعالى: أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها أ<sup>(۱)</sup>. وأردفه بالقدوة الصالحة التي لو اقتدى بها كل البشر لصارت التي لو اقتدى بها كل البشر لصارت الإنسانية في أتم خير. وكان لهذه القدوة الإلهية المتمثلة بالسنة النبوية الطاهرة وأهل بيت العصمة - دور في إكمال مهمة القرآن الكريم في عملية التربية والتعليم والإرشاد والتوجيه. ف(في صحيح الترمذي بإسناده عن زيد بن أرقم، قال: قال رسول الله عنها إني

تارك فيكم ما إن تمسكتم به لن تضلوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتى يردا علي الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما)<sup>(٢)</sup>.

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

وهذه الوصية النبوية واضحة في ضرورة التمسك بمنابع المعرفة الحقة ومصادرها؛ لنهوض الإنسانية نهضة تكاملية تحقق الإرادة الإلهية في الاستخلاف المراد على الأرض، قال رب الكمال: ﴿وإذ قال ربك للملائكة إني جاعل في الأرض خليفة قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح مالا تعلمون ﴾<sup>(٣)</sup>.

ومن أبرز مصاديق خليفة الله تعالى على الأرض سيدة نساء العالمين وأم المــــؤمنين والمؤمنــــات فاطمـــة الزهــراء الله، التــي تشـكل بــدورها النضالي والعلمـي والفكـري الأسـوة

الحسنة لمن أرادت أن تكون بوجودهما إشراقة فاعلة في تنمية الفرد والأسرة.

وفي بحثي سأتناول المزيج الإلهي المعرفي بين القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة ودور السيدة الزهراء في بيان تعاليم الكتاب والسنة الشريفة من خلال سيرتها المباركة؛ وهذا من أجل فهم دور المرأة في تحقيق الكمال والتنمية على الصعيد الفردي و الأسري والاجتماعي، وهذا ما تسعى إلى والاجتماعي، وهذا ما تسعى إلى ايضاحه الشريعة المقدسة بجعل واضحا لفهم كتاب الله (جل جلاله)، واتباعا لنهج بيت النبوة الطاهرة والسنة النبوية المطهرة.

المبحث الأول: لمحة تعريفية عن القرآن الكريم، والسنة النبوية الطاهرة، وتعريف بشخصيية السيدة العظيمية الزهراء إليه:

تعد الحياة مدرسة تعليمية تجريبية، ولكن على الفرد محاولة البحث عن الطرق التي تحميه من الوقوع في الخطأ والمهالك. والقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة من التحصينات الإلهية للإنسان كي لا تهزه عواصف الدهر، وتدعمه بقوة إيمانية ونفحات روحية تعزز شخصيته، وتملكه الهوية الإسلامية الأصيلة، فتكسبه الثقة بنفسه أولا وبدينه وبربه. ومستلزمات امتلاك الهوية الإسلامية الأصيلة اتّباع تعاليم كتاب الوحي (القرآن الكريم). تعريف القرآن الكريم: القرآن لغة: أ-المقروء المكتوب: يقال قرأ الرسالة قراءة وقرآنا، أي: نطق بالمكتوب فيها، (ومنه قوله تعالى:

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

فقد روي عن الشافعي أنه قال: (القرآن اسم وليس بمهموز لكتاب الله مثل التوراة والإنجيل)(٦). أما تعريف القرآن الكريم اصطلاحا فقد وردت في ذلك تعريفات عدة أهمها: ١- القرآن: هو كتاب الله المنزل على رسوله محمد عَالِيكَه، والمدون بين دفتى المصحف، المبدوء بسورة الفاتحة، المختوم بسورة الناس. ٢- المكتوب في المصاحف: قيد خرج به ما أوحى الله تعالى به إلى النبي رياي من الأحكام، وأداها بأسلوبه الخاص، قولا، مثل: (صلاة الفجر ركعتان)، و(صلوا كما رأيتموني أصلي)، و(خذوا عني مناسككم)<sup>(۷)</sup>. والقرآن الكريم هو المصدر التشريعي الأول، ومنه نستلهم الـدروس الأخلاقية التربوية والعقائدية وغيرها من الدروس، ومنه نُفيد أيضا قراءة التاريخ لأخبذ العبر وفهم تجبارب السابقين؛ كي ننجح في تجربتنا

﴿فإذا قرأناه فاتبع قرآنه (<sup>٤)</sup>، قال ابن عباس: إذا جمعناه وأثبتناه في صدرك فاعمل به، وقد خص بالكتاب المنزل على محمد الله ، فصار له كالعلم، كما أن التوراة لما أنزل على موسى، كما أن التوراة لما أنزل على موسى، العلماء: تسمية هذا الكتاب قرآنا من بين كتب الله لكونه جامعا لثمرة كتبه، بل لجمعه ثمرة جميع العلوم، كما أشار الله تعالى إليه بقوله: ﴿و تفصيل كل شيء ﴾)<sup>(٥)</sup>.

ب-الجمع:

ويسمى قرآنا؛ لأنه يجمع السور فيضمها. وقال ابن الأثير: إن الأصل في لفظة القرآن هو: الجمع، وكل شيء جمعته فقد قرأته، وسمي قرآنا؛ لأنه جمع القصص، والأمر والنهي، والوعد والوعيد، والآيات والسور، بعضها إلى بعض.

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

شخصية السيدة العظيمة فاطمة الزهراء علِطَّيًّا: أشرقت الأنوار الفاطمية على العالم مع إبصار السيدة الجليلة للنور، وكانت الدرة المحمدية التي شاركت في نشر الإسلام وتعاليمه. كان همّها الأكبر نيل رضا الله (جل وعلا)، ومن ثم جاء هدفها الإنساني السامي في أخذ يد المجتمع الإنساني لركب العشق الإلهي. هذه السيدة العظيمة بعظمة ما امتلكته من روح ملكوتية وصفاء النفسية استطاعت أن تكون القدوة والمثال الأعلى الذي يحتذى به في كل جوانب الحياة، للرجال قبل النساء، فهي سيدة العالمين جميعا، ومربية كل إنسان عرف قدر نفسه، وعرف أن لإنسانيته قبل أن يكون مسلما قيمة. بَنَتْ نفسها وحققتْ ذاتها من الناحية الفكرية والعلمية والأخلاقية والإيمانية، وانطلقت بتلك الذات لتسافر نحو الإله العظيم برحلة تحقيق الكمال لمن

حولها وتحقيق التنمية البشرية.

الدنيوية، وتكون محطة صناعة ذاتنا الإيمانية. تعريف السنة الشريفة: تتمثل السنة الشريفة في: ۱- أوامــر المعصـوم ونواهيــه وتعليماته التي فاه بها. ٢- أفعاله وأعماله التي قام بها، والتبي تشعر بإباحتها، إلا إذا أتبي بهما بعنوان الوجوب أو الاستحباب، فتدل على وجوب ذلك العمل أو استحبابه، <u>٣٠٢</u> ما لم يكن ما أتى به من خصائصه كنوافل الليل ونحوها. ٣- تقريراته التي أقرَّ بها مَن يعمل من أصحابه عملا بمحضر ومنظر منه<sup>(٨)</sup>. وتعد السنة الشريفة المصدر الثاني المعتمد من مصادر التشريع، وبوصلة توجمه العلماء للحق والحقيقة، بعد التمحيص والبحث في الكتب والمنابع والمصادر الأساسية للأحاديث الشريفة التي نستطيع من خلالها فهم الآيات القرآنية بشكل تفصيلي وواضح.

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

فبثت حب العلم والمعرفة والأخلاق والدين في نفوس أبنائها، وكانت رفيقة زوجها وناصرته، باعتباره أمير المؤمنين وإمام زمانها، ودافعت عنه في مواقف لتحق الحق وتجعل الأمور في نصابها. شخصية فريدة، وندرتها كانت بسبب توجهها لإرادة خالقها باتّباع الأوامر الإلهية المتمثلة بالكتاب الكريم والسنة الشريفة.

ومن الآيات القرآنية الشريفة الدالة على شخصية السيدة الزهراء إلى ما جاءت به الروايات، (فمن الأخبار الواردة في أن المراد بأهل البيت الم في آية التطهير علي وفاطمة وابناهما خاصة، ما في الدر المنثور في تفسير خاصة، ما في الدر المنثور في تفسير أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي ما مردويه عن أم الد تابي كان ببيتها على منامة له عليه كساء خيبري، فجاءت فاطمة ببرمة فيها خزيرة –وهي الثريد – فقال رسول

الله على الله على زوجك وابنيك حسنا وحسينا، فدعتهم، فبينما هم يأكلون إذ نزلت على رسول الله تلكي: (إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيرا»، فأخذ النبي تلكي بفضل إزاره فغشاهم إياه، النبي تلكي بفضل إزاره فغشاهم إياه، النبي قافر بها إلى السماء، ثم قال: (هؤلاء أهل بيتي وخاصتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيرا»، قالها ثلاث مرات، قالت أم سلمة: فأدخلت رأسي في الستر، فقلت: يارسول الله وأنا معكم؟، فقال: (إنك إلى خير، مرتين»)<sup>(٩)</sup>.

فما يربط شخصية عظيمة كشخصية السيدة الزهراء الله بكتاب الله هو رباط أسمى معاني الأنس والاستيضاء بهديه ونوره، فلا غرو أن يكون القرآن الكريم من أوائل ما يميل إليه قلب السيدة الزهراء الله، بل هي من الموجهين لتلاوته والاستئناس به والأخذ بهديه، وقد جاء في هذا المنحى ما نُقل عن الزهراء الله:

المبحث الثاني: دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية، (على ضوء شخصية السيدة الزهراء إليه):

\* الكمال الأخلاقي.
\* الكمال الروحي.
\* الكمال العلمي.
\* الكمال العلمي.
\* الكمال المادي.
اعتقد كثيرون أن القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة مصدران للتشريع والعبادة فحسب، وفصلوا بين الدين والعبادة الغربي، والحياة، وأخذوا منحى التمدن الغربي، ظنا منهم بأن الدين والتدين –وبعبارة أخرى أن اتباع القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة مسألة لا تمت إلى النبوية الشريفة مسألة لا تمت إلى

سلوكيات الفرد الحياتية بصلة، وأنها مسألة قلبية.

في حين إن القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة هما ركنان أساسيان في تحديد مواقف الإنسان تجاه الأمور التي يواجهها في حياته، ومرشدان مثاليان لمن أراد معرفة السير والمسير والكيفية والهدف.

فدور الكتاب العظيم والسنة النبوية الشريفة دور بليغ وعظيم في بناء المجتمع الإنساني الإسلامي. فهما يدعوان لبناء الفرد بناءً فكريا وأخلاقيا وتربويا وعقائديا، ومن ثم بناء المجتمع وفعل الخيرات، وأن يكون الفرد عنصرا فعالا في مجتمعه، لا ينأى بنفسه عنهم، بل ينصهر داخل مجتمعه بصبغة قرآنية وبخطوات متمسك فيها بالسنة الشريفة.

ومن الأدوار التي يشغلها كل من القرآن الكريم السنة الشريفة الدور التربوي الأخلاقي لتحقيق التنمية الفردية والاجتماعية على مستوى

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

تعالى: ﴿يوفون بالنذر ﴾ (١٣)، الآية، قال: مرض الحسن والحسين عليكم فعادهما رسول الله تتَاعِلَيْكُ ومعه أبـو بكـر وعمر وعادهما عامة العرب، فقالوا: يا أبا الحسن السَّلَةِ لو نذرت على ولديك نذرا فكل نذر لا يكون له وفاء فليس بشىء، فقال على الطُّلَةِ: على لله إن بـرأ ولداى مما بهما صمت ثلاثة أيام شكرا، وقالت فاطمة كذلك، وقالت الجارية يقال لها فضة كذلك، فألبس الغلامان العافية، وليس عند آل محمد قليل ولا كثير، فانطلق على الشَّلَةِ إلى شمعون بن حانا اليهودي فاستقرض منه ثلاثة أصوع من شعير فجاء به إلى فاطمة، فقامت إلى صاع فطحنته وخبزته خمسة أقراص لكل واحد منهم قرص، وصلى على الله المغرب مع النبي رَبِي المنزل فوضع الطعام بين أيديهم، فجاء سائل أو مسكين فوقف على الباب، وقال: السلام عليكم يا أهل بيت محمد، مسكين من مساكين المسلمين، أطعموني أطعمكم

8.0

الجانب الأخلاقي. فالقارئ بعمق وتأمل لآيات الكتاب الكريم سيجد كثيرا من الآيات القرآنية الداعية لبناء الفرد أخلاقيا، ومن منطلق إخلاقي لتنمية بشرية مثالية تبين صورة الإنسان الحقيقى كما أراده الخالق في أحسن تقويم. قال تعالى في كتابه العزيز: وإنك لعلى خلق عظيم (<sup>(11)</sup>) وقال
 (جـل وعـلا) أيضـا: ﴿ ولا يجـر منكم شنآن قوم أن صدوكم عن المسجد الحرام أن تعتدوا وتعاونوا على البر والتقوى ولاتعاونوا على الإثم والعدوان واتقوا الله إن الله شـديد العقاب & (١٢).

والسيدة الزهراء عليه كانت قدوة في تطبيق الدور الأخلاقي للقرآن الكريم والسنة الشريفة، فتعاونت وكانت نعم العون لأبيها وزوجها في تنمية البشرية بصورة إسلامية. ومن الأخلاق القرآنية المتجلية في سيرة الهاشمية الطهر الزهراء عليه مساعدتها للفقراء والمساكين، ف(عن ابن عباس في قوله الأخلاقية كثيرة لامجال لناهنا لذكرها. دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال الروحيي (عليي ضوء سيرة السيدة الزهراء علِّشَكٍّ): تعود الإنسان أن يبحث عن موارد التغذية المادية في حين إن التغذية المعنوية والروحية همي الأساس لبقاء الفرد سليما معنويا، وبالتالي تنعكس هذه السلامة على حالة الإنسان المادية. والقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة من أهم موارد تأمين التغذية الروحية المعنوية للإنسان، فهمي التبي تجعل نفسيته قوية صامدة أمام صعاب الحياة، ويحس الإنسان ويستشعر العناية الإلهية والرعاية الربانية في مسيرته نحو تحقيق الكمال والتنمية التي يسعى لها. والسيدة الزهراء الله في سلوكياتها الحياتية وأفعالها نلحط انصهار شخصيتها المباركة مع القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، فقد أصبح

الله من موائد الجنة، فسمعه على الطُّلَةِ فقال: فاطم ذات المجد واليقين يابنت خير الناس أجمعين أماترين البائس المسكين قد قام بالباب له حنين فقالت فاطمة عليك الأ أطعمه ولا أبالي الساعة أرجو إذا أشبعت ذا مجاعة أن ألحق الأخيار والجماعة وأسكن الخلد ولى شفاعة قال: فأعطوه الطعام ومكثوا يومهم وليلتهم لم يذوقوا إلا الماء القراح... فقالت فاطمة عليك الأ إنمى أطعمه ولا أبالي وأؤثر الله على عيالي أمسوا جياعا وهم أشبالي) (١٣). هكذا كانت الأخلاق القرآنية في شخصية الهاشمية المحمدية فاطمة الزهراء إلله الأمثلة التطبيقية في حياتها على بيان دور القرآن الكريم والسنة النبوية في التنمية البشرية

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

عالمها الحقيقي هو عالم القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، ولا يمكنها الانفكاك عنهما، بل كانت من سنخهما الملكوتي نفسه، وهي من النور الحق نفسه الذي ينبعان عنه.

ف القرآن الكريم والسنة النبوية الط اهرة يعم لان على تقوية روح الإنسان ومده بالطاقة اللازمة للاستمرارية بثقة وطمأنينة اعتمادا على أمور عدة، منها الإيمان بالباري (جل وعلا) وبقدرته، والتوكل عليه والعمل على تحصيل الأسباب والمسببات، وجعل الدعاء كذلك سلاح المؤمن الفعال حين الإحساس بالخطر، وحين اللجوء إلى ساحة الرحمة الربانية عند تولد شعور الشوق نحو الكمال المطلق.

السيدة الزهراء عليه كانت مثالا حيا على تلك الأمور التي أشرت إليها، بل وأعظم من ذلك، فشخصيتها العبادية فرضت نفسها في سيرة الهاشمية العظيمة؛ ليعرف أن للمرأة دورا روحيا في تنمية ذاتها عباديا وروحيا، وتنمية

أفراد أسرتها المحيطين بها، ومن بعد ذلك المجتمع. (وقد روي عن ابن عباس في قوله تعالى: (كانوا قليلا من الليل ما يهجعون وبالأسحار هم يستغفرون (<sup>11</sup>)، قال: نزلت في علي بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين الله.

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

وعن رسول الله عَالِيَكَ قَال: «وأما ابنتى فاطمة فإنها سيدة نساء العالمين من الأولين والآخرين، وهي بضعة مني، وهي نور عيني، وهي ثمرة فؤادي، وهي روحي التي بين جنبي، وهي الحوراء الإنسية. متى قامت في محرابها بين يدي ربها (جل جلاله) زهر نورها لملائكة السماء كما يزهر نور الكواكب لأهل الأرض، ويقول الله (عز وجل) لملائكته: يا ملائكتي انظروا إلى أمتى فاطمة، سيدة إمائي، قائمة بين يدي، ترتعد فرائصها من خيفتي، وقد أقبلت بقلبها على عبادتي، أشهدكم أني قد أمنت شيعتها من النار ...»)<sup>(۱۵)</sup>.

فالعبادة هي تطبيق وسلوك لأوامر القرآن الكريم والسنة الشريفة في تغذية الروح بالمعنويات، وتقوية العلاقة بين الفرد وربه، وتنمية عنصر الروح في وجود الإنسان؛ ليكون مسلما حقيقيا متكاملا بالكمال المعنوي.

دور القرآن الكريم والسنة
 النبوية الشريفة في تحقيق الكمال
 العلمي (على ضوء شخصية السيدة
 الزهراء (1):

دعا الكتاب العزيز في كثير من المواطن إلى طلب العلم والمعرفة وتحقيق الكمال العلمي في شخصية الفرد المسلم؛ ليكون مثالا ونموذجا في مجتمعه. وهذه ما نسميها بالتغذية الفكرية المعرفية التي يتكفل القرآن المريم والسنة النبوية الشريفة بتأمينها المن أحب أن يتبع طريق التنمىة العلمية البشرية. ومن الآيات الداعية إلى طلب العلم والحكمة واتباع أهل الفهم والوعي قوله تعالى في كتابه العزيز: ﴿وقل ربي زدني علما ﴾<sup>(٢١)</sup>.

وقوله تعالى: ﴿قُلْ هُلْ يَسْتُوي الذين يعلمون والذين لايعلمون إنما يتذكر أولو الألباب ﴾<sup>(١١)</sup>. ومن الآيات الدالة على العلم والعلماء كذلك قوله جل وعلا: ﴿شهد الله أنه لا إله إلا هو والملائكة وأولو العلم قائما بالقسط ﴾<sup>(١١)</sup>.

وجاءت في السنة النبوية الطاهرة الدعوة الواضحة لطلب العلم والمعرفة، وأن غنى الإنسان إنما يكون بنيله الحكمة التي تساعده على تشخيص كل ما يمرّبه، ويتخذ السلامة في مواقفه بصواب وتعقّل. قال رسول الله عليه: (اطلبوا العلم ولو بالصين، فإن طلب العلم فريضة على كل مسلم)<sup>(١٩)</sup>.

وهذا الإصرار من الناحية النبوية المقدسة إنما هو اقتران بين الروح النبوية الشريفة، وروح الوحي في الحتّ على طلب المعرفة؛ لما لها من دور في تنمية شخصية الفرد المسلم ورقيه وجعله في محلات التكامل

الفكري بمنأى عن الغزو الثقافي الذي يحاول احتلال الأدمغة الخاوية والخالية من المعرفة الصحيحة. وعن نبي الله الأكرم مَنْ الله الذكر مما يصبر على ذلّ التعلم ساعة بقي في ذلّ الجهل أبدا)<sup>(٢٠)</sup>.

وشخصية السيدة الزهراء العلمية هي نموذج ومثال واضح على الشخصية العلمية الكاملة والواعية، التي سخرت العقل لخدمة العلم والتعلم والتعليم، وبت العلم في المجتمع الإسلامي. لقد كانت بعلمها منارا لكل نساء زمانها، بل لكل الأزمنة والعصور، وسراجا وهاجا لأهل بيتها، ومعلما يقتدى بها فكريا وسلوكيا.

ومن الأمثلة المشهورة على بلاغتها وحكمتها الخطبة الشهيرة لها المعروفة بخطبة فدك: «... فقالت على الحمد لله على ما أنعم، وله الشكر على ما ألهم، والثناء بما قدم من عموم نعم ابتدأها، وسبوغ آلاء أسداها، وتمام منن والاها...»<sup>(٢١)</sup>.

كما أن للقرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة دورا في تحقيق الكمال والتنمية البشرية في جوانب الحياة كافة، وهي مما لا يسعنا ذكره جميعا. • سبل الإفادة من القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية:

دور القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية

بعد أن تبينت أهمية القرآن الكريم والسنة النبوية الطاهرة في تحقيق الكمال والتنمية البشرية على مختلف الأصعدة، توجب علينا معرفة سبل الإفادة منهما؛ لأجل ترقية الفرد، ثم الأسرة، ومن بعد ذلك المجتمع.

والخطوات التي علينا اتّباعها في هذا اليوم عليها أن تكون خطوات معاصرة ومتسمة بالحداثة؛ لتكون متوازية مع متطلبات العصر، فعرض الآيات القرآنية والروايات سيكون مختلفا عن عرضه في الزمن السابق، وخصوصا مع توافر الأدوات العلمية الحديثة والوسائل التكنولوجية العالمية التي جعلت عالمنا اليوم كقرية واحدة،

صدى القرآن .. مجلة قرآنية. ثقافية. اجتماعية

٧- إقامة شبكات تواصل اجتماعي تنشر مفاهيم التنمية البشرية على ضوء الدراسات القرآنية والروائىة وسيرة النبي الأكرم تراييك وأهل بيته الطاهرين بالكر.

٨- تسيخير وسيائل التواصل الاجتماعي، وجعلها تناقش موضوعات التنمية البشرية والكمال من خلال دراسة الآيات القرآنية والسنة الشريفة دراسة تحليلية دقيقة مرفقة بالأدلة القاطعة والأمثلة المقنعة.

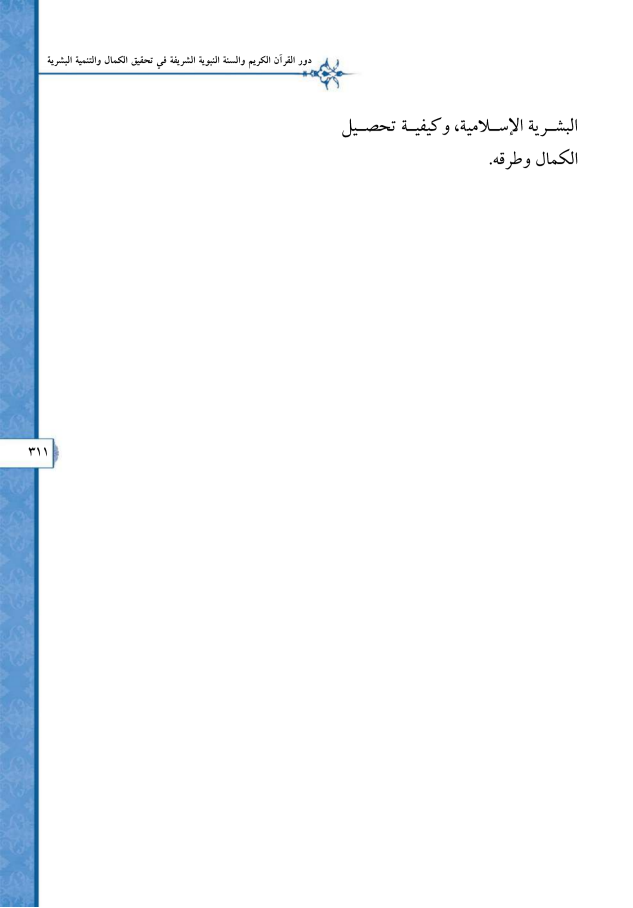
٩- إقامة تجمعات شبابية على برامج التواصل الاجتماعي تستهدف مجموعة الشباب ربيع الأمة وشريانها؛ ليكون هذا الشريان نابضا بالطاقة القرآنية والسيرة والسنة النبوية الشريفة؛ في سبيل تنمية فئة الشباب وتكاملهم ورقيهم علميا.

١٠ - إقامة الندوات والمهرجانات
 والمؤتمرات تحت نظر متخصصين من
 علمي الاجتماع والنفس، وعلم الدين
 والمعارف الإسلامية؛ لبث التنمية

والكل يجتمع فيها دون حواجز وفواصل ومسافات مادية. وهذا مما يسهل علينا الإفادة من الموارد القرآنية والروائية في سبيل تحقيق مفهوم التنمية البشرية والكمال، والخروج من حيز النظرية إلى حيز العمل والتطبيق لتطوير الذات. ومن أهم الأدوات التي تسهم في فهم الدروس القرآنية والسنة الشريفة، والسعي لنشرها، ما يأتي: ا- إقامة المكتبات التخصصية.

والمجلات والكتب. ٣- الراديو والتلفزيون. ٤- إنشاء مؤسسات تخصصية بموضوع استثمار الطاقة القرآنية والروائية في سبيل تنمية الذات. ٥- إقامة الفعاليات والأنشطة المناسبة لهذا الموضوع. ٦- إقامة شبكات فضائية تخدم موضوع التنمية البشرية من وحي

القرآن والسنة.



١٣- فاطمة الزهر اعطله الزهر العظيم بهجة قلب المصطفى صَبَاتِكَه، المجلد الأول، أحمد الهمداني، مؤسسة النعمان، بيروت، ص٢٥٥-٢٥٦، الطبعة الأولى، ١٩٩٢م. 1٤- سورة الذاريات، الآية ١٧-١٨. 10- فاطمة الزهر اعطيه من المهد إلى اللحد، محمد القزويني، دار الغدير، قم، الطبعة الأولى، ١٤٣٢هـ ق، ص٢٠٧-٢٠٨. ١٦- سورة طه، الآية ١١٤. ١٧- سورة الزمر، الآية ٩. ١٨- سورة آل عمران، الآية ١٨. ٢--١٩ ميزان الحكمة، محمدي ري شهري، دار الحديث، قم، ص٣٩٨، الطبعة الثانية، ١٣٨٣هـ ش. ٢١- فاطمة الزهراء الشراب بهجة قلب المصطفى عَالِي أَن أَحمد الهمداني، ص٣٢٨.

الهوامش: ١- سورة محمد، الآية ٢٤. ٢- حديث الثقلين، على الميلاني، الطبعة الأولى، ص٩، ١٤٢١هـ ق. ٣- سورة البقرة، الآية ٣٠. ٤- سورة القيامة، الآية ١٨. ٥- مفردات ألفاظ القرآن، الراغب الأصفهاني، ص٤٠٢، تحقيق: محمد كيلاني، مكتبة مرتضوي، الطبعة الثانية، ١٣٦٢هـ ش. ٦- موجز علوم القرآن، داوود العطار، ٣١٢ مؤسسة الأعلمي، بيروت، ص١٤-١٥، الطبعة الثالثة، ١٩٩٢م. ٧- المصدر السابق، ص١٧-١٨. ٨- أصول الاستنباط، على نقى الحيدري، دار الكتب الإسلامية، الطبعة الثالثة، ١٣٧٢هـ ش، ص۱۲. ٩- الشيعة بين الحقائق والأوهام، محسن الأمين، مؤسسة الأعلمي، بيروت، ص٦٥-٦٦، الطبعة الثالثة، ١٩٧٧م.

١٠- شرح ابن أبي الحديد، ١٦: ص٢١٢. ١١- سورة القلم، الآية ٤. ١٢- سورة المائدة، الآية ٢.